
 

 



1 

 

ENSAYOS DE TEOLOGÍA ECOLÓGICA Y 
MAYORDOMÍA AMBIENTAL 

 

 

 

 

Autores  

Rodrigo Tovar Cabañas 

Shany Arely Vázquez Espinosa 

Felipe Roboam Vázquez Palácios 

 

 

 

 

Editorial Universidad de Xalapa, en coordinación con su Instituto 
Interdisciplinario de Investigaciones. Xalapa Veracruz  

 

 
 

 

 

 

  



2 

 

 
DERECHOS RESERVADOS © 2022 
Por la Universidad de Xalapa 
 

Primera Edición 

 

El tiraje de esta obra se realizó bajo el sello editorial de la Universidad de Xalapa A.C., a través de 

su Instituto Interdisciplinario de Investigaciones, en junio de 2022. Oficinas en Km. 2 Carretera 

Xalapa-Veracruz, C.P. 91190. Xalapa, Veracruz, México. 

 

 
 

 

Se prohíbe la reproducción total o parcial de esta obra por cualquier medio sin el consentimiento 

previo y escrito del autor y/o quienes tengan los derechos respectivos. 

 

Los contenidos de la presente obra, pasaron por un estricto proceso de dictaminación y arbitraje 

previo, a cargo de las comisiones dictaminadoras de las diferentes áreas del conocimiento del 

Instituto Interdisciplinario de Investigaciones de la Universidad de Xalapa, mediante la evaluación a 

doble ciego mediante la dictaminación de dos reconocidos académicos en el campo de la ecología, 

ambos miembros del Sistema nacional de Investigadores (S.N.I) del Consejo Nacional de Ciencia y 

Tecnología (CONACYT) 

 

Diseño de portada: Ana Laura Enríquez Téllez. 

Pintura de portada: imagen del murtal "La Cena Ecológica del Reino", ubicada en la iglesia de 

Querêmcia, MT, Brasil, de Maximino Cerezo Barredo. 

Editor general: Ubaldo Márquez Roa. 

 

Las imágenes que integran la portada, se encuentran protegidas por derechos de autor, utilizándola 

al amparo del artículo 148 de la Ley Federal de Derechos de Autor en México, ya que se permite la 

reproducción fotografías e ilustraciones difundidos por cualquier medio, si esto no hubiere sido 

expresamente prohibido por el titular del derecho. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



3 

 

Contenido 
Introducción ........................................................................................................................................ 4 

1. Los avatares de la teología ecológica .............................................................................................. 7 

Origen de la teología geológica liberal ............................................................................................ 7 

El Vaticano, la Iglesia y el deterioro ambiental. ............................................................................ 10 

Historia del diálogo teoecológico .................................................................................................. 16 

2. Metáforas ecológicas en el libro del génesis ................................................................................ 25 

Estado del arte de la teología ecológica........................................................................................ 26 

Algunas metáforas ecológicas en el libro del Génesis .................................................................. 38 

3. El giro ecológico de la mayordomía .............................................................................................. 49 

El devenir de la mayordomía hacía lo ambiental .......................................................................... 49 

La mayordomía ecológica en México ............................................................................................ 52 

4. La praxis de la mayordomía ambiental ......................................................................................... 63 

Los avatares históricos de la mayordomía ambiental ................................................................... 66 

Los contados casos de praxis de mayordomía ambiental ............................................................. 76 

5. El saldo ecológico de las peregrinaciones ..................................................................................... 86 

La crisis socioambiental y la teología ecológica ............................................................................ 88 

Las peregrinaciones más populosas del mundo. .......................................................................... 91 

Peregrinaciones cristianas ............................................................................................................. 97 

6. El saldo ecológico del sincrético árbol de navidad ...................................................................... 106 

La crisis socioambiental y la teología ecológica .......................................................................... 108 

Historia del árbol de Navidad ...................................................................................................... 111 

La constitución sincrética de la Navidad ..................................................................................... 113 

La promoción literaria de la Navidad .......................................................................................... 115 

La época industrial y publicitaria de la Navidad .......................................................................... 118 

7. La fe ante la incertidumbre: Perspectivas y experiencias ante el deterioro ambiental. ............ 130 

 



4 

 

 

 

 

 

Introducción 
 

Desde finales del siglo XX los integrantes de este grupo de investigación notaron el 

escueto dialogo que existe entre el campo teológico y los estudios 

socioambientales, también se dieron cuenta del vacío académico en lo tocante a la 

teología ambiental. De allí la tardanza de este libro, puesto que primero se tuvo que 

construir la historiografía de la teología ambiental, la parasíntesis epistemológica de 

la mayordomía ambiental, entre otros puentes teóricos y casos de estudio, muy 

necesarios para poder montar un andamiaje que a modo de guía teórico practica 

sirva para continuar las investigaciones sobre la crisis socioambiental etnoecocida 

desde la mirada espiritual, religiosa y teológica.  

 

Las primeras discusiones y seminarios de corte multidisciplinario se dieron desde 

2010 en el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 

Unidad Golfo, posteriormente en 2012 se expusieron públicamente las primeras 

ponencias ligadas al estudio de la teología y mayordomía  ambientales, así como al 

estudio de la crisis socioambiental y las creencias apocalípticas. Luego, en 2015, 

se organizó la primera mesa sobre religión y medio ambiente, en el XVIII Encuentro 

de la Red de Investigadores del Fenómeno Religioso en México (RIFREM), 

celebrado en la ciudad de Mérida, Yucatán.  

 

Desde 2016, el grupo han publicado más de una decena de artículos científicos 

tocantes al caso de la teología ambiental, la mayordomía ambiental y la religión 

frente a los problemas ambientales. Sin embargo, hacía falta una antología capaz 

de mostrar una visión de conjunto, misma que hoy se presenta con un 65% de 

material inédito. Hecha las salvedades, es así como el libro ha quedado 



5 

 

estructurado en siete capítulos. En el primero de ellos Rodrigo Tovar  se aboca a 

aclarar los diferentes discursos teológicos vinculados a la ecología y a otras 

nociones medioambientales y sustentables.  

 

El capítulo dos aborda de forma cronológica los diferentes momentos que han 

incidido en la configuración de una teología marcadamente sensible hacia los 

problemas ambientales y las crisis ecológicas, luego se expone una hermenéutica, 

de corte físico geográfico, sobre los cuatro primeros versículos del Génesis con la 

intención de revalorizar su contenido cosmocéntrico entre otros axiomas de utilidad 

para la teología ambiental; en el capítulo tres Felipe Vázquez muestra cómo los 

discursos teo-ecológicos entran en práctica a través de la mayordomía ambiental 

que realizan varias agrupaciones religiosas, tanto católicas como de corte histórico 

y bíblicas no evangélicas de México. 

 

En el cuarto capítulo, desde un  enfoque procedente de la geografía de la religión, 

Rodrigo Tovar intenta mostrar las distintas iniciativas y programas de cuidado del 

medio ambiente o mayordomía ambiental que distintas denominaciones 

judeocristianas han puesto en marcha, desde hace más de 150 años, para intentar 

menguar la crisis ambiental y demás problemas ecológicos derivados; en el quinto 

y sexto capítulo Shany Vázquez y Rodrigo Tovar presentan sendos estudios de caso 

ligados a la forma en que se crean las problemáticas ambientales modernas, de las 

cuales, las prácticas religiosas no quedan eximidas, es decir, por un lado se da a 

conocer la historia de las principales peregrinaciones y el impacto ambiental que 

dicha práctica ha tenido, u por el otros se da a conocer la historia del árbol de 

navidad, los hitos que la han guiado por el mercado de adviento, haciendo especial 

énfasis en el impacto ambiental que dicha práctica ha tenido sobre el mundo entero, 

para así estar en situación de comprender y quizá cambiar esta y otras prácticas 

suntuarias, que, dada la masificación, involuntariamente se han convertido en 

problemas ambientales.  

 



6 

 

Finalmente, Felipe Vázquez en el séptimo capítulo analiza la forma en que los 

pescadores perciben y dotan de significado al cambio climático y al deterioro 

ambiental desde la perspectiva de la fe en un contexto en el que la pesca se ve 

comprometida. Pone énfasis en las preocupaciones que tienen sobre la continuidad 

de la vida como la conocen y los correlatos que elaboran a partir de sus creencias, 

principalmente de corte apocalíptico. 

  



7 

 

1. Los avatares de la teología ecológica 
 

 

Introducción  

El presente ensayo se desarrolló bajo algunos lineamientos de la geografía de la 

religión. El objetivo central busca discernir los diferentes discursos teológicos 

vinculados a la ecología y a otras nociones medioambientales y sustentables. Para 

ilustrar la cuestión, el capítulo se ha dividido en tres secciones: en la primera 

sección, se documenta el origen de lo que se ha denominado teología geológica 

liberal; la sección dos aborda la forma en que las diferentes iglesias se han 

aproximado al estudio de los problemas ambientales; por último, la tercera sección 

trata las limitaciones por los que ha transitado el diálogo teo-ecológico. Como 

resultados más apremiantes se puede decir que en el discurso teoecológico existen 

dos corrientes: la antropocéntrica y la teocéntrica.  

 

Origen de la teología geológica liberal  

Hace dos siglos, lo único que impedía la topofagia, o depredación liberal por los 

recursos naturales, era la Monarquía. Por ejemplo, en 1824 la figura del rey Jorge 

III, del Reino Unido, impidió que la patente de cemento portland  del Sr. Joseph 

Aspdin acabara los acantilados de Dover. Hoy en día se sabe que la Gran Reforma 

Inglesa de 1832 fue la que permitió que los inventores e industriales de ese siglo se 

expandieran de forma ilimitada. Lo que la mayoría desconoce fue que precisamente 

en ese año nació la teología geológica del liberalismo inglés, cuya máxima 

representación fue el imperio victoriano (Tovar, 2016). 

 

En esa época, el holismo geográfico1 era la corriente naturalista dominante, de allí 

que la mayoría de geógrafos, de la primera mitad del siglo XIX, se negará a 

colaborar en la cuantificación de los recursos naturales o materias primas, como se 

les denominaba en ese entonces. Bajo esa coyuntura un grupo de cuatro  

                                                           
1 Humboldt fue el decimonónico considerado padre de la geografía contemporánea, influenciado por Schelling, 

practicaba el holismo o método que considera las relaciones mutuas de la naturaleza viva con la no viva. 



8 

 

aficionados a la teología y proclives al cristianismo primitivo, en colaboración con 

cuatro practicantes de la medicina formaron la Sociedad Geológica de Londres, que 

Carlos IV  le diera licencia real2.  Durante sus primeros años, el objetivo primordial 

de la Real Sociedad Geológica de Londres (RSG) fue desacreditar a los 

monárquicos Tories por medio de un ataque a sus fundamentos geológicos y 

teológicos (Grinnell, 1976). 

 

Para probar que la monarquía era innatural, la RSG se dedicó a demostrar que la 

descripción bíblica del Diluvio era inexacta3; que Dios no había creado los animales 

y las plantas de la Tierra, pues estos eran modelos bíblicos y geológicos sobre los 

que se basaba la teoría monárquica (Ibíd.). Irónicamente, la RSG recurrió a 

tergiversaciones teológicas más que a evidencias geológicas para fundamentar su 

cosmovisión.  

 

Así mismo, durante la era victoriana, las grandes compañías capitalistas 

extractivistas y de la industria pesada, requerían de la mitad de los servicios 

geográficos, es decir, sólo requerían cartografiar la localización y distribución de 

flora, fauna o minerales, omitiendo la relación de aquellos para con las poblaciones 

de seres humanos, es decir, bajo la lógica de la modernidad: de la geografía 

holística se derivó la geografía botánica. O bien, de la corriente naturalista surgieron 

escuelas de ecología vegetal (como las de los estadounidenses Clements o Cowles) 

o la ecología animal del británico Charles Elton, aparecida a mediados de 1927 

(Casado, 1996).  

 

Todo ello dio origen en 1913 a la Britsh Ecological Society y en 1916 a la Ecological 

Society of America. Cuya característica principal, a la luz de la historia, fue la 

promoción de estudiar a las comunidades vegetales y animales por separado y de 

forma fragmentada, de allí que la visión holística, dentro de la ecología fue tardía. 

                                                           
2 A partir de 1831, la Real Sociedad Geológica ha otorgado la Medalla Wollaston, con excepción de los años 

1832-1834. 
3 A los partidarios del diluvio se les denominó catastrofistas, mientras que a los ateos de les denominó como 

uniformalistas, gradualistas o evolucionistas. 



9 

 

En términos facticos, en cuanto a la protección de la vida silvestre no fueron las 

sociedades ecológicas las que primero se proclamaron al respecto, sino más bien 

fue la sociedad Grinnell's Audubon Society4 quien decidió proteger a las aves de 

Estados Unidos a partir de 1883. 

 

Ahora bien, las primeras reacciones contra la teología geológica liberal utilitarista 

surgieron de algunos miembros del movimiento anarquista, por ejemplo, más allá 

de la protección de las aves, tenemos noticia que la amplia familia protestante de 

Eliseo Reclus, hacia finales del siglo XIX, a fin de cuentas, lo hizo ser siempre un 

geógrafo consecuente, por ejemplo, Reclus siempre tuvo un sentido holístico, de 

solidaridad para con los desposeídos y humillados (Gil-Jurado, 2005).  

 

Luego, detrás de sus observaciones sistemáticas de la naturaleza y de las 

sociedades, afloraba su peculiar idea de armonía natural y ayuda mutua5, así como 

sus consideraciones éticas en torno a las relaciones entre la naturaleza y la 

naturaleza humana (Ibíd.), por lo que nunca creyó en el uniformalismo y gradualismo 

del liberalismo inglés, de allí que tampoco creyera en la lucha de clases del 

evolucionismo marxista.  

 

Como miembro de la primera generación que le toco ver el comienzo de la 

depredación industrial del mundo, legalizada en 1832, Reclus propuso una forma 

distinta de entender las relaciones entre las sociedades y la naturaleza. Según él, 

la dignidad del trabajo geográfico está mediada por su capacidad de iluminar el 

camino6 que permita a los seres humanos construir un proyecto social incluyente, 

no sólo con el ejercicio científico explicativo, sino con la construcción de un modelo 

de sociedad capaz de convivir armoniosamente con la naturaleza7. 

 

                                                           
4 George Bird Grinnell fue un antropólogo, historiador y naturalista americano. 
5 Nótese la clara alusión al onceavo mandamiento: amarás a tu prójimo. 
6 Nótese la clara alusión al Salmo 119:105 “[…] Lámpara es a mis pies tu palabra, Y lumbrera a mi camino 

[…]”. 
7 Desafortunadamente el fascismo académico del siglo XX marginó los desarrollos teóricos de  Reclus; Jean 

Brunhes y Pierre Bertoqui relativos a la codependencia del hombre y su medio ambiente. 



10 

 

Más próximo al mundo judío, Martin Buber, a comienzos del siglo XX, describió 

cómo nuestra vida entra en relación con la naturaleza de una manera, 

incomprensiblemente,  recíproca. Como ejemplo de esta interacción, este filósofo 

hacia 1923 detallaba un árbol de la forma siguiente: “[…] puedo clasificarlo en una 

especie y estudiarlo como un ejemplar típico de su estructura […] puedo deshacer 

su presencia y su forma al extremo de no ver en él más que la expresión de una ley 

[…] pero también puede ocurrir que por un acto de voluntad o por inspiración de la 

gracia, al considerar este árbol yo sea conducido a entrar en relación con él. 

Entonces el árbol deja de ser una cosa […]” (Buber, 1984: 11-12). 

 

Como se aprecia, los problemas ambientales, en última instancia no son sólo 

cuestiones políticas, económicas, sociales o ecológicas, sino más bien son asuntos 

de orden escatológico y teleológico. Irónicamente, siguiendo la tesis de Krugman en 

torno al desempleo tecnológico, la era de las computadoras y de la automatización 

de los procesos productivos, la década de los años 1960, dejó a muchos “jóvenes 

ecólogos” sin trabajo, por lo que muchos de ellos, influenciados por el terror atómico 

y petrolero, terminaron creando organizaciones ambientalistas, como Greenpeace 

fundada en 1971. 

 

El Vaticano, la Iglesia y el deterioro ambiental. 

Ante la mirilla de movimientos estudiantiles y de ecología política “Hippie” el 

Vaticano realizó una asamblea general, denominada Concilio Vaticano II. Producto 

de ese esfuerzo, en 1965, surgió la Gaudium et spes, una constitución pastoral 

relativa al papel de la Iglesia en el mundo contemporáneo. En ella el papa Pablo VI 

dejó entrever que el medio natural puede ser percibido como un regalo de Dios al 

hombre.  

 

Un lustro después el papa, en un comunicado dirigido a la Organización de las 

Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura (FAO, por sus siglas en 

inglés), urgía a las instituciones a un “cambio radical en la conducta de la 

humanidad”. Finalmente en 1971 Pablo VI en una misiva dirigida al Congreso de 



11 

 

Juristas Católicos Italianos en Roma señaló que la creación es obra de Dios, dada 

al hombre para su uso y goce, que la Iglesia debe animar a los defensores de la 

naturaleza ante la falta de interés de los países desarrollados (Díaz, 2009)8.  

 

A mediados de 1977 un grupo de judíos de Nueva York se  preocuparon por la 

frivolidad de la caza deportiva y por la forma sangrienta de la producción de carne 

a granel, y advertían que la toma de la vida de los animales a escala industrial 

causaba un  sufrimiento innecesario, por lo que el rabino Zalman Schachter-Shalomi 

creó las técnicas de sacrificio compasivo o Ecokosher (Waskow, 1992),  donde se 

exige que los animales, que se utilizan para la alimentación, deben ser tratados de 

forma digna previamente a su sacrificio, incluso se recomiendan oraciones 

especiales para  cuando se come carne, para que uno nunca olvide que la vida del 

animal fue entregada para alimentar a las sociedades9. 

 

No obstante, fue la revista Iglesia Viva la que en 1985 consagró su número 115 al 

primer dossier sobre Cristianismo y Movimientos Ecologistas, en dicho número se 

destaca la propuesta de Armendáriz (1985) para combatir la enajenación del 

hombre antiecológico a través de una vuelta atrás, un giro hacia las actividades 

agrarias pero con perspectiva teológica; o la de Ruiz (1985) quien señala 

atinadamente que cuando la ciencia se acuerda de la teología es porque las cosas 

van de verdad muy mal, asimismo dice que la teología no es que haya llegado tarde 

al debate ecológico, sino más bien el diálogo ha sido parco de ambas partes.  

 

Como ejemplo de ese escaso diálogo entre lo teológico y lo ecológico hay que 

recordar a la vituperada Biblia Latinoamericana de Bernardo Hurault, quien en su 

                                                           
8 Esos hechos dieron apertura para que en otros eventos de la iglesia católica se externara la preocupación por 

las cuestiones ecológicas, tal como: la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, celebrado en 

la ciudad de Puebla en 1979 o la Conferencia  Mundial del Consejo de Iglesias, en Ginebra, 1979 (Díaz, 2009). 
9 Asimismo en 1982 el matemático: Richard Schwartz, publica Judaism and Vegetarianism, una obra dedicada 

a la liturgia judía y las estaciones del año. En ese mismo año David Ehrenfeld y Rabbi Gerry Serotta organizaron 

en la  Rutgers University el primer evento sobre  Jewish Environmentalism.  



12 

 

exégesis de Romanos 8:22 invitaba a reflexionar sobre las deudas del progreso10, 

que para 1990 en tal exégesis ya aparecía tácitamente la categoría de “crisis 

ecológica” (Hurault 1974). Tuvo que pasar un lustro para que el papa Juan Pablo II 

en su encíclica Evangelium Vitae, del 25 de marzo 1995, hiciera un llamado a 

cultivar y custodiar el jardín del mundo (Díaz, Op. Cit.).  

 

De forma concomitante, la Iglesia Ortodoxa, en 1989 en voz del patriarca Demetrio 

I de Constantinopla declaraba al primero de septiembre como día de oración para 

la protección del medio ambiente. Luego, su sucesor Bartolomé I, coloquialmente 

conocido como el patriarca verde, en 1991 decía que la Iglesia debe asumir un 

compromiso tanto ecuménico como ambiental (Chryssavgis, 2002). También se 

sabe que, gracias a sus múltiples iniciativas y proyectos a favor del medio 

ambiente,11 se hizo acreedor del Sophie Prize12 en 2002.  

 

Entre tanto, en Europa, a comienzos de 1983 un pequeño grupo de cristianos crean 

en Inglaterra la fundación A Rocha con la finalidad de establecer un centro cristiano 

de estudios medioambientales en Algarve, Portugal, y en 1986, otro en Cruzinha, 

para 1998 dicha fundación tenía presencia en los humedales de Aammiq, Líbano (A 

Rocha, 2015). A comienzos del siglo XXI, su presencia en más de 20  países la 

convierten en una referencia de consulta obligada para la organización de 

comunidades cristianas dedicadas a la conservación de la naturaleza13. 

 

Por el mismo sendero, GreenFaith fue fundada en 1992 bajo el nombre de Socios 

de la Calidad Ambiental (Partners for Environmental Quality), por lo que es una de 

las más antiguas organizaciones religiosas-ambientales en los EE.UU., que como 

                                                           
10 Al respecto, Juan Pablo II en su Discurso sobre la Interpretación de la  Biblia en la Iglesia de abril de 1993 

señalaba que la biblia latinoamericana ponía el acento sobre una escatología  terrestre, a veces en detrimento de 

la dimensión escatológica trascendente de la escritura. 
11 Siendo los más importantes: los 5 seminarios sobre ecología que se impartieron de 1994 a 1998 en la 

Theological School of Holki; la creación del Comité Internacional sobre Religión, Ciencia y Medio ambiente 

en 1994, entre muchos más. 
12 El Premio Sofía, es un reconocimiento que se otorga a aquellos individuos que  trabajan por un medio 

ambiente sustentable. 
13 The Evangelical Climate Initiative es otro grupo de científicos evangélicos que participaron en La Haya, 

durante las negociaciones internacionales sobre el clima en noviembre de 2000. 



13 

 

Iglesia Anglicana-Episcopal, tiene por objeto conectar las diversas tradiciones 

religiosas con el medio ambiente. Uno de sus primeros logros fue convocar a una 

conferencia en la Universidad de Drew, Nueva Jersey, que reunió a las partes 

interesadas de los sectores religiosos, académicos, gubernamentales y 

empresariales para examinar intereses comunes en relación con la protección del 

medio ambiente (Greenfaith, 2009). 

 

De igual manera, la Iglesia Luterana emitió una declaración14 intitulada: Caring for 

Creation: Vision, Hope, and Justice. Donde asumieron el compromiso de reivindicar 

tanto la promesa de "un nuevo cielo y una nueva tierra" (Ap 21:1) como el ofertorio 

del libro Luterano de Culto: “Blessed are you, O Lord our God, maker of all things. 

Through your goodness you have blessed us with these gifts. With them we offer 

ourselves to your service and dedicate our lives to the care and redemption of all 

that you have made, for the sake of Him who gave Himself for us, Jesus Christ our 

Lord. Amen.”15 (Evangelical Lutheran Church, 1993). 

 

Como se ve, el giro ecológico que han experimentado poco a poco las instituciones 

religiosas a primera vista nos parecen algo diversas, no obstante, se pueden resumir 

en dos posiciones antagónicas a saber: a) la antropocéntrica y b) la teocéntrica. Un 

ejemplo de la primera se obtiene cuando se proclama que el medio ambiente es un 

regalo de Dios, puesto que, dentro de las múltiples interpretaciones, la principal 

conduce a valorar de otra forma al medio ambiente. Lo mismo puede decirse sobre 

la idea de cuidar el jardín del mundo o cuidar la creación, es decir, todas estas 

nociones son formas antropocéntricas de experimentar la relación con la naturaleza, 

puesto que en ocasiones la protección del medio ambiente, que varias iglesias y 

movimientos ecologistas proclaman, ha terminado con la encarcelación del prójimo, 

                                                           
14 Otros environmental statements fueron proclamados en 1984 por la Iglesia Metodista Unida; en 1990 por la 

Convención Bautista del Sur, en 1994 por la Fundación Islámica para las Ciencias de Ecología y Medio 

Ambiente, en 1996 por la Iglesia Adventista, mientras que la Comunión Anglicana de Sudáfrica emitió en 2002 

una Custodia pro la Creación. 
15 Traducción propuesta: Oh Señor Dios nuestro, creador de todas las cosas. A través de tu bondad que nos has 

bendecido con estos regalos. Con ellos nos ofrecemos a tu servicio y dedicamos nuestra vida al cuidado y 

redención de todo lo que has hecho, por el bien de aquel que se entregó a sí mismo por nosotros, Jesucristo 

nuestro Señor. Amén. 



14 

 

incluso con la muerte16, irónicamente la jurídica que ampara a las áreas naturales 

protegidas, como apuntaba un antiguo director del Servicio de Parques Nacionales 

de los EE.UU,  ha fracasado17.  

 

Por otra parte, las posiciones teocéntricas respecto al medio ambiente, a su vez se 

pueden tipificar en tres niveles: 1) el de la oración, 2) el de los principios y 3) el de 

las acciones. En ese orden, sobre el acto de oración es factible argumentar que al 

orar por el medio ambiente se vive el reflejo de creer hondamente en su sentido 

creatural, pues se acrecienta el diálogo entre el hombre y Dios, donde lo importante 

es que a través de la oración se constata que el hombre ha escuchado la Palabra 

de Dios. Obviamente escuchar implica que la conciencia se remueva para reflejar 

en el exterior lo que en el interior se halla, en este caso se topa con el 

reconocimiento del sentido creatural de la naturaleza. En otras palabras, a la salud 

intelectual, salud moral, salud física, salud afectiva y salud social de Bohigues18 

(1978) es necesario agregar la salud medioambiental, dígase conciencia socio-

ambiental. 

 

Respecto a los principios, estos se pueden hallar en el sentido de humildad que está 

detrás de la afirmación de la creación como obra de Dios. Sin embargo, la 

propaganda tecnocrática impide develar en su justa dimensión los límites del 

posibilismo y demás desarrollos tecnológicos. De tal modo que dichos logros, para 

algunos son tremendamente sofisticados mientras que para otros son sólo formas 

distintas de experimentar con la creación y por lo tanto aún son poca cosa 

comparados con la verdadera magnificencia de lo creado por Dios19.  

                                                           
16 Recordemos el caso de Digna Ochoa y los campesinos ecologistas de la sierra de Guerrero. 
17 Marris (2011), cuenta que el antiguo director del Servicio de Parques Nacionales de los EE.UU, Jon Jarvis, 

argumentaba que preservar un pedazo de Tierra en su estado natural era insostenible, por lo que es mejor pensar 

en la posibilidad de mover especies protegidas fuera de sus áreas de distribución geográfica y demás reservas 

naturales para dar una mayor oportunidad de sobrevivir. 
18 De allí que en las múltiples formas de oración el padre Rafael Bohigues convidará este ejercicio: “Toma un 

objeto natural, no manufacturado: hoja de árbol, piedra, flor, etc. Ponlo en la palma de tu mano. Date cuenta de 

la sensación del objeto. Hazlo despacio, con finura, respeto y reverencia. Es un ser creado por Dios” (Bohigues, 

1978). 
19 Cabe recalcar que de este último punto se desprenden todos los esfuerzos por negar la hechura de la creación 

a Dios, pues en el fondo el hombre moderno se asume como capaz de ser dueño de aquello que no ha sido 

creado por su propia mano, valdría la pena recordar el libro de Job “[…] Él ha hecho la  Osa y Orión, […]” 



15 

 

 

Por ejemplo, tanto la transfección o clonación de células, como las células 

modificadas genéticamente (ratones fluorescentes), la reprogramación celular 

(genomas artificiales de carbono)  y los genomas sintéticos (nuevos cromosomas 

inorgánicos de silicio) son grandes avances de la ingeniería biomolecular, más no 

son procesos que atestigüen la creación de nuevos seres (almas), es decir, la 

ciencia en lo que va del siglo XXI aún no le ha podido dar aliento a la materia 

inorgánica; de igual modo, los más de cinco mil satélites que orbitan la tierra, las 

varias estaciones espaciales; o los varios rovers que circulan en Marte son grandes 

proezas de la ingeniería espacial, más no son acciones que atestigüen la creación 

de nuevos planetas.  Por lo tanto, la humanidad debe ser humilde y reconocer que 

falta mucho tiempo para que ella pueda crear su propio sistema solar.  

 

Respecto a las acciones medioambientales con perspectiva teológica, como se ha 

comentado líneas arriba, todavía se encuentran en su fase de búsqueda, puesto 

que no se trata solo de una ecocultura, ya que esa forma social terminaría por dar 

motivos para ampliar la separación entre pueblos, más bien la cristología debe 

balancear la teología ecológica con los puntos medulares de su discurso dogmático. 

Es decir, hoy en día existen tantas formas de acciones ambientales, desde la 

tecnodomótica que practica la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos 

Días (coloquialmente conocida como mormones), hasta el neo-ascetismo, sin 

embargo, el pecado no está en el consumo sino en la negación y desconocimiento 

de la dinámica de la creación.  

 

En otras palabras, la naturaleza no puede resumirse a una ecología de jardín, 

puesto que la Naturaleza implica conocer la posición cosmográfica de la Tierra 

respecto a su galaxia, la variabilidad climática natural con relación a una visión 

dinámica de la gastronomía, asimismo la agricultura debe escuchar los argumentos 

de la paleohidrología y los yacimientos de agua geológica. De lo contrario las 

                                                           
(Job, 9:9) y “[…] ¿Dónde estabas tú cuando yo fundaba la tierra? Házmelo saber, si tienes inteligencia […] 

(Job 38:4). 



16 

 

acciones ambientales, incluso las derivadas de movimientos religiosos, en el fondo 

seguirán siendo antropocéntricas.   

 

Son estos últimos tres puntos los que conducen e incitan a dialogar 

interdisciplinariamente sobre el cristianismo ecológico, sobre las propuestas 

hermenéuticas que las distintas iglesias están gestando para involucrarse más en 

los múltiples problemas ambientales del mundo contemporáneo, por tal motivo en 

el siguiente apartado se va a examinar la visión filosófica sobre la teología ecológica.  

 

Historia del diálogo teoecológico 

Hace más de medio siglo, el tecno historiador Lynn Townsend White, Jr., impartió 

una conferencia en Washington, titulada, The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, 

misma que la revista Science saco a la luz pública al año siguiente (White, 1967). 

En ella se argumenta que la visión ecológica de cada sociedad depende de lo que 

piensa su población sobre sí misma en relación con las cosas que le rodean. En ese 

sentido, -dice White- nuestra ecología occidental está profundamente condicionada 

por las creencias acerca de nuestra naturaleza y destino, es decir, tenemos una fe 

judeo-cristiana implícita en la visión occidental del mundo20.  

 

Asimismo, atisba que el inicio de lo que se conoce como la tradición proclamativa, 

vinculada a la dominación de la naturaleza, en el sentido que la Real Sociedad 

Geológica de Londres oficializara en 1832, tuvo lugar hacia el año de 1066, puesto 

que los calendarios o mensarios, de ese entonces, marcan cómo se pasó de las 

personificaciones contemplativas de las estaciones anuales, de siglos anteriores, a 

acciones de hombres coaccionando en el mundo.  

 

En síntesis, White afirma que en su forma occidental, el cristianismo poco a poco 

se tornó en la religión más antropocéntrica del mundo21. Empero, -continua White- 

                                                           
20 Eso supone que la ciencia occidental moderna fue hecha en la matriz teológica cristiana. 
21 Al grado tal que para “[…] un cristiano de hoy en día [1966] un árbol no puede ser más que un hecho físico 

[…]” (White, 1967). 



17 

 

No fue sino hasta finales del siglo XVIII que la hipótesis de Dios se hizo innecesaria 

para muchos científicos22. 

 

Aunque ciertamente, el principal descubrimiento del profesor  White, fue que lo que 

la humanidad hace en torno a la ecología depende de sus ideas en torno a la 

relación hombre-naturaleza, por lo que más ciencia y tecnología no van a sacar a la 

humanidad de la actual crisis ecológica sino hasta que se reinterprete la vieja 

religión, por ejemplo: si por revelación, Dios había dado al hombre la Biblia, por 

extensión, si Dios hizo a la naturaleza, la naturaleza también debe revelar la 

mentalidad divina (Ibíd.) 23. 

 

Como reacción a las ideas sobre cristología y ecológica de White, y ante la crisis 

socio-ambiental, Underwood (1969) argumentaba que para redefinir y transformar  

los fundamentos de la existencia humana a partir de un proceso de 

arrepentimiento24 (con el fin de revalorizar y reconsiderar la relación hombre-

naturaleza) era necesario cambiar la experiencia del espacio-tiempo, por lo menos, 

en dos niveles: en el psicológico o subjetivo y en el nivel histórico25. Puesto que, el 

espacio-tiempo (en su forma subjetiva, es un principio de interioridad de gran utilidad 

para experimentar la naturaleza de una manera más íntima o para re-experimentar 

conexiones con uno mismo y con el cosmos), en última instancia es una forma de 

conciencia, de interconexión que genera un llamado a cada hombre para convertirse 

en su propio creador de mitos. Sin embargo, para que esa nueva visión surgiera, 

este profesor de filosofía de la religión, decia que algunas personas proponían la 

muerte de las historias de tradición judeocristiana como requisito previo y 

absolutamente necesario para su re-nacimiento, es decir, considerando el análisis 

                                                           
22 Específicamente en el año de la gran reforma de 1832 se legalizó. 
23 Caso concreto de la teología Franciscana. 
24 Este arrepentimiento, según Underwood, se puedo lograr a través de un  mantra, o sea, mediante un 

instrumento mental de recitación para religarse y ser consecuente entre lo pensado y actuado. 
25 La arquitectura sagrada, según Underwood,  sería la fusión de ambos niveles de organización espacio-

temporal.  

 



18 

 

de Underwood, vemos que desde hace medio siglo pulula por el mundo una forma 

vaga de teología ecológica anti-cristiana o herética.  

 

Por ese tiempo, Daniel Martensen (1970), un teólogo luterano, señalaba que si bien 

es cierto que el problema ambiental tiene relación con la forma en que se concibe 

el espacio-tiempo, éste debía centrarse más en el aspecto teleológico, pues la 

teleología se encuentra más próxima a los principios cristológicos. Por lo que 

Martensen proponía cambiar el credo de muchos anti-ecólogos, y demás 

comentarios como: Al diablo la posteridad, pues que han hecho los no nacidos por 

mí (Martensen, 1970). En efecto, este teólogo es uno de los precursores del derecho 

de las futuras generaciones a vivir en un mejor mundo, menos contaminado y 

degradado.   

 

Luego, en la década de los ochenta  el reverendo  James Mcpherson (1986) 

sostenía que la teología ecológica, necesariamente tiene que partir del estudio de 

tres categorías imbricadas: 1) el cosmos; 2) la relación de la especie humana con 

la Tierra; y 3) la cultura técnico-científico. Respecto al cosmos señala que no 

debemos olvidar que este es el orden y la integridad creados por Dios, cita como 

ejemplo a nuestro sistema solar y al planeta Tierra. De allí que Dios puede utilizar 

el medio ambiente como un flagelo derivado del juicio sobre el pecado humano, 

empero el pecado no puede comprometer la integridad del cosmos puesto que la 

humanidad es criatura, no creador, y sólo el creador puede alterar la integridad y 

orden fundamental del cosmos.  

 

Paradójicamente, este teólogo le recuerda a la sociedad que la vida biológica es 

efímera, sin embargo, teológicamente importante, por lo que es urgente reorientar 

el lugar teológico de la ciencia y la tecnología en el contexto de la cultura humana, 

ya que la cultura tecno-científica es la respuesta humana a los mandatos divinos 

para tener dominio sobre la Tierra, en el sentido de traer las fuerzas caóticas de la 

naturaleza al orden. 

 



19 

 

Finalmente invita a recordar que Dios ha hecho a la humanidad responsable de la 

vida en la Tierra y allí donde quiera que los seres humanos llegaren a encontrar vida 

en su exploración científico-técnica del cosmos, pero desafortunadamente la 

codicia, el hedonismo, y los deseos de control en muchas ocasiones han llegado a 

ser las fuerzas que impulsan el progreso tecnológico y científico, lo que ha 

culminado, como sabemos en la explotación de la Tierra y de la gente. 

 

Con el paso de los años, la tesis cosmocéntrica, poco a poco, ha sido la que ha 

ganado fuerza, por ejemplo, muchos años después, a comienzos del siglo XXI, 

Hernández (2003) señaló que amar a la naturaleza, desde el cristianismo 

ecológico26, implica reconocer que la naturaleza no es producto de la acción 

humana, es decir, hay que devolverle a la naturaleza su sentido creatural. Ello 

implica, que la responsabilidad cristiana trascienda la forma efímera, individual y 

antropocéntrica en que, actualmente, se conceptualiza el tiempo. 

 

Asimismo, García (2006) discute las tradiciones hermenéuticas respecto a Génesis 

1: 28 “dominar la tierra”. La corriente proclamativa y la hermenéutica manifestativa, 

donde lo proclamativo acentúa el antropocentrismo con relación al mundo creado; 

y lo manifestativo marca un interés cosmocéntrico, ello implica que la sensibilidad 

hacia la maravilla de la vida y la complejidad bella del mundo inorgánico se 

consolide. 

 

Bajo esa lógica, Díaz (2009), tras admitir la imposibilidad de crear vida de la nada, 

advierte que la ecología vive una hierofanía por la naturaleza, una toma de 

consciencia del sentido creatural de la naturaleza, de allí nace la ontología del 

derecho ambiental que como exigencia moral vertebra la ecología al cristianismo. 

También señala cómo esta nueva relación entre ciencia y fe obliga, por una parte, 

a practicar una nueva historicidad de la naturaleza y por otra, a construir una moral 

                                                           
26 Algunos ejemplos de los fundamentos bíblicos de la ecología se hallan en: Génesis 1-28; Levítico 23: 33 - 

44; Deuteronomio 16: 13 -16; Reyes 4; romanos 8: 19  - 23. 



20 

 

ecológica globalizadora.  Soló restaría agregar que a la par de aquello es necesario 

una revisión cosmológica o cosmocéntrica (Boff, 1996). 

 

De igual manera Kerber (2010) atisba que el giro einsteniano obliga a que 

cosmogónicamente se actualicen todas las instituciones, desde la iglesia, la religión, 

la historia, la agricultura, hasta la ciencia misma con la intención de poder arribar al 

panenteísmo referido a la presencia de Dios en la creación o en el cosmos y el 

cosmos presente en Dios27. El cambio mental profundo obliga a nunca olvidar al 

todo, que la creación es un proceso permanente, continuo. De modo que un 

cristiano ecológico reconoce que el prójimo incluye seres humanos y no humanos, 

como en la teología franciscana, donde el ser humano no está encima sino dentro 

de la creación. Recalcando que el mundo no es fruto de su deseo o creatividad, sino 

que el mundo es de Dios. Por lo que no queda de otra que reencausar a la iglesia 

hacia lo socio-ambiental28. 

 

 

Conclusiones 

En este ensayo se ha mostrado cómo la teología geológico moderna dio pie a las 

sociedades ecológicas anti-holísticas que tienden a ver a los bosques, no a los 

arboles, como objetos vivos con derechos o como sujetos con alma, lo que en 

tiempos recientes ha dado origen a varias ecosofías y ecofilosofías heréticas. Por 

lo que es menester desagregar las formas en que nuestra sociedad occidental se 

relaciona con la naturaleza. Al respecto, básicamente existen dos posiciones 

teológicas, a saber: a) la visión antropocéntrica y b) la visión teocéntrica. Un ejemplo 

del antropocentrismo eco-teológico se deriva de la idea de cuidar el jardín del mundo 

o cuidar la creación, puesto que en ocasiones la protección del medio ambiente ha 

terminado con la muerte del prójimo.  

 

                                                           
27 El panenteísmo supone imaginar a Dios en formas diferentes de la nuestra. 
28 Al parecer esa es la misiva que expresa el papa Francisco en su encíclica Laudato Si (cfr. Beuchot, 2015). 



21 

 

Mientras que las posiciones teocéntricas, a su vez, se pueden subdividir en tres 

niveles: 1) el de la oración, 2) el de los principios y 3) el de las acciones.  El primer 

nivel implica que al  escuchar a Dios la conciencia se remueve para reflejar en el 

exterior lo que en el interior se halla, en este caso a través de la oración se puede 

reconocer el sentido creatural de la naturaleza; respecto a los principios, estos se 

pueden hallar en el sentido de humildad que está detrás de la afirmación de la 

creación como obra de Dios, además de reconocer que a la humanidad le falta 

mucho tiempo para que ella pueda crear su propio sistema solar; asimismo de las 

acciones se puede constatar que todavía se encuentran en su fase de búsqueda, 

puesto que no se trata sólo de una ecocultura, ya que esa forma social terminaría 

por dar motivos para ampliar la separación entre pueblos, es decir, la naturaleza no 

se puede resumir a una “ecología de jardín”, puesto que la Naturaleza implica 

conocer la posición cosmográfica de la Tierra.  

 

Por tales circunstancias, varios han planeado reinterpretar al viejo 

judeocristianismo, desde las reinterpretaciones subjetivas para que cada cual cree 

sus propios mitos; pasando por consideraciones teleológicas a favor de las futuras 

generaciones de seres humanos; hasta las teologías cosmográficas integrales, 

como la de Mcpherson que señala que no debemos olvidar que el cosmos es el 

orden y la integridad  creados por Dios y que la cultura tecno-científica es la 

respuesta humana a los mandatos divinos para tener dominio sobre la Tierra, en el 

sentido de traer las fuerzas caóticas de la naturaleza al orden. 

 

Al parecer, esta última tesis teológica cosmocéntrica, poco a poco, ha sido la que 

ha ganado fuerza, puesto que amar a la naturaleza, desde el cristianismo ecológico, 

obliga a reconocer que la naturaleza no es producto de la acción humana, así como 

a concebir que la presencia de Dios está en la creación y en todo el cosmos y el 

cosmos presente en Dios. Como vemos, todo ello implica que la responsabilidad 

cristiana debe trascender la forma efímera en que, actualmente, se conceptualiza el 

tiempo y el espacio, por lo que hay que recordarle constantemente a ego que no 

está encima sino dentro de la creación.   



22 

 

Bibliografía 

 

A Rocha (2015). Nuestra historia: Inglaterra: A Rocha International. 

 

Armendáriz, Luis (1985). “¿Explotación de la naturaleza o armonía con ella?” en  

Iglesia Viva (España) Nº 115, p. 11-27. 

 

Beuchot, Mauricio (2015). “La filosofía en la encíclica Laudato Si” en Piezas (Jalisco, 

México) Vol.  6, Nº 21, p.  18-26. 

 

Boff, Leonardo (1996). Ecología, grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid: Trotta.  

 

Bohigues,  Rafael  (1978). Escuela de oración. 50 formas sencillas de orar. Madrid: 

Promoción Popular Cristiana.  

 

Buber, Martin (1984). Yo y tu. Buenos Aires: Nueva Vision Saic. 

 

Casado, Santos (1996). Los Primeros Pasos de la Ecología en España. España: 

Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentación. 

 

Chryssavgis, John (2002). Bartholomew, Ecumenical Patriarch. Florida: University 

of Florida. Fecha de consulta 31 de marzo de 2015. Documento disponible en: < 

http://users.clas.ufl.edu/bron/pdf--christianity/Chryssavgis--

Orthodox%20Patriarch%20Ba rtholomew.pdf> 

 

Díaz, José (2009).  “El encantamiento de la ecología. Capitales religiosos en el 

ecologismo moderno” en Boletim Goiano de Geografia (Goiás, Brasil) Vol. 29, N° 2, 

p. 13-40.  

 

Evangelical Lutheran Church, (1993). Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice. 

Chicago: Evangelical Lutheran Church in America. 



23 

 

 

García, Alfonso (2006). ¿Dominad la tierra? Aportaciones teológicas sobre el 

problema ecológico, Cuadernos de Cristianisme i Justícia. Fecha de consulta 06 de 

mayo de 2015. Documento disponible en 

<https://www.cristianismeijusticia.net/files/es54.pdf> 

 

Gil-Jurado, Carlos (2005). “Reclus: un geógrafo incómodo, una geografía de 

compromiso” en GeoTrópico (Bogotá, Colombia) Vol. 3, N° 1, p. 9-20. 

 

 

Greenfaith (2009). History. New Jersey: GreenFaith. 

 

Grinnell, George (1976). “The Origins of Modern Geological Theory” en Kronos 

(United States) Vol. 1, N° 4, p.  68-76. 

 

Hernández, Rafael (2003). “‘Devolver a la materia su noble y original sentido’. 

Apuntes para una teología ecológica desde las enseñanzas de José  María Escrivá” 

en Actas del 23 Simposio Internacional de Teología de la Universidad de Navarra 

(2002), pp.203-228.  

 

Hurault, Bernardo (1974). El Nuevo testamento. Madrid: Paulinas. 

 

Kerber, Guillermo  (2010).  “Ecología, nueva cosmología e implicaciones teológicas” 

en Franciscanum. Revista de las ciencias del espíritu (Bogotá, Colombia) Vol. 52, 

N° 154, p. 197-210. 

 

Marris, Emma, (2011). “The end of the wild” en Nature (United Kingdom) N° 469, p. 

150-152. 

 

Martensen, Daniel (1970). “Concerning the ecological matrix of theology” en Zygon 

(Chicago) Vol. 5, N° 4, p. 353–369. 



24 

 

 

Mcpherson, James (1986). “Towards an Ecological Theology” en The Expository 

Times (United Kingdom) Vol. 97, N° 8 p.  236-240. 

 

Ruiz, José (1985). “Fe en la creación y crisis ecológica” en Iglesia Viva (España) N° 

115 p.  29-51. 

 

Tovar, Rodrigo (2016). “Residuos de modernidad en las teologías ecológicas” en 

Martínez, L. y Zalpa, G. (2017). Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa 

mexicana. México: Juan Pablos; El Colegio de la Frontera Norte. pp 115-132. 

 

Underwood, Richard (1969). “Ecological and psychedelic approaches to theology” 

en Soundings: An Interdisciplinary Journal (United Kingdom) Vol. 52, N° 4, p. 365-

393. 

 

Waskow, Arthur (1992). “What is eco-kosher?” en Jewish Quarterly, Vol. 39, N° 4, 

p. 5-10.  

 

White, Lynn (1967). "The Historical Roots of Our Ecologic Crisis" en Science (United 

States) Vol.  155, N° 3767, p. 1203-1207. 

 

  



25 

 

2. Metáforas ecológicas en el libro del génesis 
 

Resumen 

Desde el campo de la geografía de la religión, esta investigación tiene por objetivo 

principal mostrar cronológicamente los diferentes momentos que han incidido en la 

configuración de una teología marcadamente sensible hacia los problemas 

ambientales y las crisis ecológicas. Para dilucidar la cuestión, el texto se ha dividido 

en dos secciones: en la primera sección, se documenta en siete fracciones el origen 

de lo ha terminado por nombrarse teología ecológica; la segunda sección es una 

propuesta hermenéutica, de corte físico geográfico, sobre los cuatro primeros 

versículos del Génesis elaborada con la intención de revalorizar su contenido 

cosmocéntrico entre otros axiomas de utilidad para la teología de la creación y para 

la teología ecológica. Los resultados más apremiantes señalan que los primeros 

versículos del Génesis, pueden ser interpretados como parte de un sistema socio 

ambiental que ha perdurado más de tres mil años, los cuales invitan a visualizar el 

planeta Tierra como la casa intergeneracional de la humanidad. También invitan a 

recordar que lo más sagrado del planeta es la vida misma. 

 

Palabras clave 

Geografía de la Religión, Teología Ecológica, Libro del Génesis. 

 

Introducción 

En el siglo XIX, la crítica al relato mosaico de la creación terminó por desacralizar a 

la creación, a la naturaleza, desde ese momento comenzó a notarse cada día más 

en el paisaje la dominación de la naturaleza. Algunos pensaron que el desastre 

medioambiental, producto de tal desorden teo-ontológico, tardaría algunos milenios, 

sin embargo, bastó un siglo para que la humanidad fuera testigo de los graves 

etnocidios y ecocidios. De manera concomitante, la crisis espiritual orilló a otros a 

refugiarse en el neopaganismo. Luego, a comienzos del siglo XXI, el compromiso 

de las instituciones judeocristianas para con el cuidado del medio ambiente aún se 

encuentra en su fase de búsqueda, teológicamente, lo único cierto es que, la 



26 

 

naturaleza no se puede resumir a una ecología de mercado, puesto que la 

naturaleza implica conocer la posición cosmográfica de la Tierra respecto al 

universo, de lo contrario las acciones ambientales de origen eclesial, en el fondo 

seguirán siendo antropocéntricas. Al respecto, es importante mencionar que la falta 

de perspectiva cosmocéntrica ha limitado el cuidado de la creación por parte de las 

distintas denominaciones religiosas, esto último es la razón que, invita a dialogar 

interdisciplinariamente sobre el cristianismo ecológico y la mención de propuestas 

hermenéuticas de raíz geográfica para los primeros versículos del libro del Génesis, 

no sin antes precisar algunos acontecimientos ligados al origen de la teología 

ecológica. 

 

Estado del arte de la teología ecológica 

En el último siglo, la modernidad aceleró el proceso de erosión que desde hace 

milenios le está ocurriendo al sistema de valores judeocristiano. En términos 

generales, el grueso de la población, así como la mayoría de economistas, acepta 

la modernidad como sinónimo de industrialización, en cambio la mayoría de 

sociólogos, filósofos e historiadores señalan que la modernidad surge en el siglo 

XV, cuando la mentalidad humana antepuso la razón sobre la religión.  

 

Al respecto, White (1967) señala que en los mensarios y calendarios anteriores al 

siglo IX la ausencia de herramientas son un indicativo de la sensible relación entre 

los seres humanos y la naturaleza, mientas que en los mensarios y almanaques 

posteriores al siglo XI aparecen las herramientas de forma protagónica y que el 

hombre y la naturaleza son dos entidades separadas, además, advierte cómo en 

ese momento el hombre común29 se auto proyecta como el dueño del mundo.  

 

Ya que el erudito cristiano de ese tiempo, conocía la interrogante de Mateo 16:26 

“¿de qué le servirá al hombre ganar [apoderarse] el mundo entero, si arruina su 

vida? O ¿qué puede dar el hombre [al mundo] a cambio de su vida? Al parecer ésta 

                                                           
29 Recordemos que John Wyclif hasta en 1382 realizó la primera traducción de la Vulgata al 

inglés. 



27 

 

consigna de Mateo es una apología del cristianismo cosmocéntrico tendente a 

criticar las ideas seculares en boga, como la prosa de Rutilio (2002: 45) quien hacia 

el siglo IV d. C., decía de la ciudad de Roma: “Antes sepultaría yo el sol en impío 

olvido que apartar de mi corazón tu gloriosa fama, pues derramas tus favores como 

rayos de sol por donde se agita vacilante el envolvente Océano”.  

 

Por tal razón se advierte que el proceso de ateización y secularización del 

cristianismo lleva varios milenios, ahora bien, como señala Tovar (2009), dado que 

en un mismo espacio temporal coexisten pensadores sectarios y eclécticos, el 

cuidado de la creación, de la naturaleza, desde el siglo I, siempre ha tenido tanto 

sus detractores como sus valedores. Salvando las distancias, algunos de estos 

últimos bien pueden ser: Cervantes, Goethe30 o Benjamin Franklin, ya menos 

conocidos: Henry David Thoreau  con su idea de preservación del mundo y John 

Ruskin con su acusación proto-ambiental de los efectos nocivos, derivados de la 

expansión industrial sin restricciones, tanto en seres humanos como en el mundo 

natural.  

 

Hoy en día sabemos que la Gran Reforma inglesa de 1832 fue la que permitió que 

los inventores e industriales de esa época se expandieran de forma ilimitada, esa 

coyuntura, jurídicamente, sentó las bases para la destrucción (parcial) de la idea del 

cuidado de la creación (Tovar, 2016). Sin embargo, durante el siglo XIX el impacto 

ambiental, derivado de la ateización de la naturaleza (secularización del medio 

ambiente, desmitificación o desacralización de la naturaleza), no fue notorio debido 

a la ínfima cantidad de empresarios existentes en ese siglo, por tal circunstancia las 

voces expertas como la de Ruskin (1862) o Marsh (1865), no fueron escuchadas, 

pero después de la revolución médica del siglo XX, y la consecuente expansión 

poblacional, dicho impacto ambiental se tornó más evidente.  

 

                                                           
30 La ciudad de Frankfort, de mediados del siglo XVIII, tenía muchos habitantes judíos, lo 

que influyó espiritualmente a Goethe, quien afirmo: la geología, tan útil pero destructora de 

la bella superficie de nuestra Tierra, por su disección espiritual” (Müllerried, 1932). 



28 

 

Ciertamente, la reacción a esa crisis teo-ecológica, cronológicamente, ha transitado 

por varios ángulos: 1) el debate decimonónico entre la geología y la teología natural 

(catastrofismo); 2) la antropología de lo sagrado; 3) la filosofía de la muerte de Dios 

o teotanatología; 4) el neopaganismo o new age; 5) el cristianismo ambiental y la 

crisis ecológica; 6) los arquetipos ambientalistas de inspiración bíblica y 7) las 

iglesias judeocristianas  y el deterioro ambiental. Mismos que se van a sintetizar a 

continuación.  

1. Resumen del debate geológico teológico  

Durante el siglo XIX, el relato mosaico de la creación fue expulsado primero de las 

mentes de los científicos, luego del público en general, y aunque este cambio se 

produjo en dos o tres generaciones, el apoyo a las nuevas teorías seculares se 

había ido acumulando durante mucho tiempo31. Dicha batalla se acentúo  en el siglo 

XVI y continuó a través del XVIII, con Hutton quien estructuró el uniformalismo32 en 

1785 (Wright, 1941). 

 

Tuvo que trascurrir más de medio siglo para que Edward Hitchcock, en 1851, 

elaborara un comentario respecto a las diversas interpretaciones geológicas (laicas) 

del Génesis, en concreto, sostuvo que no es presuntuoso usar el conocimiento 

científico de la geología para aclarar las frases de la Biblia. como tampoco lo fue 

usar la astronomía copernicana para ese propósito, es decir, de la misma manera 

que la astronomía aumentó la comprensión de la inmensidad del plan divino al 

mostrar las distancias increíblemente grandes del espacio exterior, la geología, 

también ha aumentado esa comprensión, al revelar los largos períodos de tiempo 

de las eras geológicas (Wright, 1941).  

 

                                                           
31 Quizá la armonía del Génesis con la geología fue el último baluarte del orden cósmico, 

cosmogonía histórica, cosmogonía semita creada hace más de 5000 años. 
32 En ese tiempo a los ateos se les denominó uniformalistas, gradualistas o evolucionistas, 

mientras que a los partidarios del Diluvio se les denominó catastrofistas. 



29 

 

Al iniciar el siglo XIX el grueso de los científicos asumían que la naturaleza guiaba 

a los hombres a Dios33, a la mitad de ese siglo tal idea ya había cambiado, ese 

cambio se auspició más desde el ámbito ideológico que del científico (Hough, 1947),  

puesto que hacía 1850, algunos poetas como Tennyson (1851) interrogaban: 

¿Están Dios y la naturaleza en conflicto? Al respecto este lírico decía: “Hazle saber 

su lugar; Ella [la naturaleza] es la segunda, no la primera. Una mano más alta debe 

suavizarla [domarla]”34.  

 

Al calor de esos cuestionamientos la Real Sociedad Geológica de Londres se abocó 

a desacreditar a los geólogos catastrofistas por medio de un ataque a sus 

fundamentos teológicos (Grinnell, 1976). Para probar que la monarquía era 

innatural, los uniformalistas buscaron demostrar que la descripción bíblica del 

Diluvio era inexacta, que Dios no había creado ni a los animales, ni a las plantas, ni 

a la Tierra. Irónicamente, los uniformalistas recurrieron a tergiversaciones líricas 

más que a evidencias científicas para fundamentar su cosmovisión secular (Tovar, 

2016).  

 

2) Resumen de la antropología de lo sagrado  

La desacralización de la creación, de la naturaleza, acarreó profundos cambios en 

el psiquismo de la sociedad cristiana occidental, lo que orilló a los antropólogos, de 

finales del siglo XIX, a estudiar los fenómenos religiosos. Bajo ese contexto, en la 

última década del XIX Frazer (1981: 798) advertía que la evolución cultural no era 

absoluta y que podía revertirse, por ello, al principio de su carrera había otorgado 

un carácter atemporal a la práctica de la magia, la ciencia y la religión (Leonard y 

                                                           
33 A comienzos del siglo XVIII Butler (1736) señalaba que aquellos [científicos] que 

descubren que la naturaleza los lleva a creer en Dios deberían lógicamente no encontrar 

dificultad en ser guiados por la revelación [Las Escrituras] hacía creer en el Dios cristiano; a 

comienzos del siglo XIX Paley (1802) decía que estudiar la admirable constitución del 

mundo natural sólo puede llevar de vuelta a la hipótesis de un inteligente y benevolente 

Creador. 
34 Hoy en día los movimientos ecologistas y ambientalistas anteponen a la segunda naturaleza 

(Santos, 1996: 18) por encima de la primera naturaleza, la creación de Dios. 



30 

 

McClure, 2004:15). Sin obviar su formación cristiana35, notó que todas las culturas 

del mundo tienen en sus mitos una intuición similar sobre el universo, sobre la 

creación, un sentimiento semejante sobre el carácter sagrado del universo36. El 

universo como templo (Frazer, 1981: 694).  

 

Esa perspectiva, para la tercera década del siglo XX había cambiado, puesto que, 

el Frazer de los años 1920 se dispuso a indagar y justificar el evidente afán del 

hombre industrial por controlar el entorno o naturaleza, la cual veía como una fuente 

amenazadora del hombre, por ello argumentó que el deseo de dominación de la 

naturaleza, de la creación, está en todas las culturas, independientemente de que 

su cosmovisión sea mágica, religiosa o científica (Frazer, 1922). Al parecer, al 

principio este autor buscaba reivindicar el credo judeocristiano, luego se abocó a 

refutarlo.  

 

En Francia, a un siglo de la descristianización forzada del pueblo y el clero, a 

comienzos de los años 1900 surgió como tema de investigación la disolución de la 

sacralidad de la creación y la inquietud de averiguar, entonces, qué se entendía por 

sagrado, cuáles eran las pautas de su administración o resguardo37 (Hubert, 1904), 

y las pautas de su salvaguardia (Caillois, 1939). 

 

Es útil señalar que la formación secular y evolucionista de estos decimonónicos 

franceses, los hizo equiparar lo sagrado con lo fetichista, incluso Durkheim (1925: 

51), quien, desde su visión evolucionista, además de asumir que las sociedades 

primitivas consideran sagrada a la naturaleza, también acepta que los ritos (fetiches) 

son sagrados, de allí que toda su generación asuma la dicotomía sagrada/profano 

en términos coercitivo/permitido. Estas dicotomías para los filósofos y humanistas, 

                                                           
35 Hay que recordar que Frazer durante su infancia fue educado bajo los preceptos de la 

Iglesia Libre de Escocia. 
36 Larsen (2014: 47) señala que Frazer aplicó las ideas teológicas del cristianismo de la 

Europa occidental decimonónica a las culturas no cristianas para hacerlas parecer más 

cristianas. 
37 “la confraternité religieuse  entretiennent le secré” 



31 

 

desde Hegel habían sido rebasadas, ya que hipotetizaron que lo sagrado ya no 

existía y que Dios había muerto.   

 

3) Resumen sobre  la muerte de dios, la teotanatología  

Nietzsche bien observó que cuando se desechó la fe cristiana, también se olvidó de 

su moralidad intrínseca, por ello advirtió   que la idea de Dios, de la Inglaterra y la 

Francia del siglo XIX, ya no era capaz de actuar como fuente del código moral o 

teleológico, puesto que el problema de cómo reestructurar el sistema de valores en 

ausencia de un orden divino, de un orden cósmico38, físico, histórico (con 3 milenios 

de antigüedad) no tenía precedente39. Sólo supuso que la búsqueda de los nuevos 

fundamentos de ese orden perdido, tenía que superar los “valores” del ateísmo 

cristiano y del judaísmo laico de ese tiempo40.  

 

En 1882, Nietzsche decía: Hemos dejado esta Tierra sin su Sol41, sin su orden, sin 

quién pueda conducirla..., lo más sagrado [la naturaleza, la creación] se ha 

desangrado bajo nuestro cuchillo42 … ¿Qué son estas iglesias, sino tumbas y 

monumentos fúnebres de Dios? (Nietzsche, 2001: 162). En otras palabras, 

semánticamente, lo sagrado pasó de la naturaleza a las edificaciones suntuosas, 

de la vida a la idolatría en general.  

 

                                                           
38 Es curioso notar que Nietzsche, no empleo la palabra Ökologie, ni Oikumene, sino 

Kosmos, un término empleado por Alexander von Humboldt, padre de la geografía alemana. 
39 A esto se le ha considerado como un escándalo ontológico porque la fisura de la fe 

escatológica (ruptura con el origen tradicional) se dirige contra la realidad más profunda de 

lo que conocemos como historia y cosmos (Altizer y Hamilton, 1966). 
40 En el siglo XIX, un creciente número de judíos, católicos y protestantes querían conservar 

sus actos protocolarios sabatinos o dominicales y demás tradiciones, aunque ya no creían en 

los relatos bíblicos (Cereijido, 1997: 129), sobre todo los vinculados a naturaleza como 

creación de Dios. 
41 También dijo: hemos vaciado el mar. 
42 Aquí hace una hermenéutica sobre Pablo, a Romanos 8: 18-23, [la naturaleza ya no sufre 

dolores de parto] se ha desangrado bajo nuestro cuchillo [se le hizo cesaría a la creación]. 



32 

 

Nótese cómo Nietzsche usó la muerte de Dios para expresar las consecuencias 

socioambientales no previstas por el movimiento de la Ilustración43. La fórmula bajo 

la que se erguía la dicotomía sincrética Rey/Dios, muerte/nuevo Dios, la de un sólo 

representante de Dios en la Tierra, a finales del siglo XIX se enfrentó a la condición 

posmoderna (kantiana): todos los hombres son dioses. Dé allí qué Nietzsche 

pregunte ¿No debemos convertirnos en dioses...? 

 

Hechos que Nietzsche creía que tardarían milenios en suceder, ocurrieron en 

menos de un siglo (Miranda, 2012: 27), puesto que, históricamente, la transición de 

un sistema de valores judeocristianos (en última instancia un sistema socio 

ambiental) hacia la nada o el todo vale, hacia improvisaciones derivadas de acierto 

y error (método científico) resultó en los más brutales etnocidios y ecocidios de toda 

la historia de la humanidad44, puesto que el debilitamiento del sistema socio 

ambiental implícito al cristianismo también significó  el derrumbe del sentido  político 

y económico, pues sin ontología, ambos ya no pueden funcionar correctamente, 

puesto que son actividades cargadas de moral y valores.  

 

Ahora bien, en tanto que la humanidad no ha podido dar vida a elementos inertes, 

muchas personas, desde los tiempos de Nietzsche, continuaron empleando el 

sistema de orden cósmico judeocristiano, mientras que otro tanto (obviando que la 

muerte de Dios era en sentido plural, hacia todas las religiones), se movió hacia la 

búsqueda y reevaluación de otros sistemas morales, como el caso de la nueva era. 

 

4) Resumen sobre el neopaganismo y el retorno a lo natural. 

Si los laicos franceses decimonónicos se abocaron a estudiar teóricamente el 

significado de lo sagrado en otras culturas, la crisis personal y social orilló a otros 

                                                           
43 Richard Rothe, a principios del siglo XVIII, parece ser el primero en asociar la idea de la 

muerte de Dios con el proceso de la secularización (Josephson, 2017: 76); es decir, que Dios 

había sido reemplazado por la ciencia y la omnipotencia de la tecnología (Allison, 2001: 92). 
44 Ya en 1936 Unamuno respecto al grito de ‘¡Viva la muerte!’, decía: “un mutilado que 

carezca de la grandeza espiritual de Cervantes, es de esperar que encuentre alivio viendo 

cómo se multiplican los mutilados” Olaya, M. F. (1979: 380). 



33 

 

cristianos a experimentar y practicar o fusionar otras religiones, las cuales 

coyunturalmente coincidieron con la introducción del hinduismo a Europa, con la 

creación de nuevos movimientos espirituales y otras creencias a la carta. 

Teológicamente, los nuevos movimientos espirituales, surgidos a finales del siglo 

XIX y comienzos del XX, adoptaron una forma holística de divinidad, un panteísmo 

que imbrica a todo el universo, incluidos los propios seres humanos, de allí su fuerte 

énfasis en el protagonismo espiritual de ego y otros seres vivos.  

 

Un ejemplo de este panteísmo  es el caso del hindú Swami Vivekananda, un 

practicante de la filosofía Vedanta45 que introdujo el hinduismo a Occidente por 

primera vez a finales del siglo XIX para argumentar que todos los seres vivos son 

una representación  de Dios (Sil, 1997). El naturismo y vegetarianismo, propio del 

hinduismo, fue acogido por el neo-paganismo decimonónico, puesto que, en ese 

siglo, se dio un resurgimiento importante del paganismo germánico y del 

renacimiento vikingo en Gran Bretaña y la península escandinava.  

 

En Alemania, estas corrientes convergieron con otras asociadas al folklore (faunos) 

y al nacionalismo, luego en Estados Unidos, en 1902 la escritora sioux Zitkala-Sa 

publicó “Why I Am A Pagan” [Por qué soy pagana], dicha activista, escritora y 

defensora de los nativos americanos expresó su rechazo y sustitución del 

cristianismo por un culto de armonía con la naturaleza46 (Zitkala-Sa, 1902). 

 

Es curioso notar la paradoja de cómo la perdida de la identidad cristiana del siglo 

XIX condujo a incrementar la práctica religiosa o su esencia en otras religiones 

alrededor del mundo, donde el verdor de la India, su ser vegetariano, pero, sobre 

todo, el encuentro del cristiano festivo con el hinduismo abonó el neo paganismo, el 

new age, entre otros movimientos espirituales. Exceptuando la cosmovisión nativa 

                                                           
45 Vedanta es una escuela de filosofía  cuya preocupación central estriba en conciliar al 

hombre con la naturaleza, conciliar la conciencia, el individual con el resto del mundo. 
46 Prefiero mis excursiones a los jardines naturales donde se escucha la voz del gran espíritu 

en el gorjeo de los pájaros, el rumor de las aguas poderosas y la dulce respiración de las 

flores. Si esto es paganismo, entonces, al menos, soy pagana (Zitkala-Sa, 1902). 



34 

 

americana, es útil señalar que más que velar por el ambiente, estas expresiones 

espirituales buscaban más restaurar la salud mental del ego laico moderno antes 

que cuidar a la naturaleza. 

 

5) Origen del cristianismo ambiental y crisis ecológica  

Aunque la crítica al relato mosaico de la creación fue un argumento ideológico, 

terminó por desacralizar a la creación, a la naturaleza, lo cual acarreo cambios en 

la sociedad moderna. Desde ese momento comenzó a notarse cada día más en el 

paisaje el control, (dominación) de la naturaleza. Algunos estimaron que el desastre 

medioambiental, producto de tal desorden teo-ontológico, tardaría algunos milenios, 

sin embargo, sólo bastó un siglo para que la humanidad fuera testigo de los atroces 

etnocidios y ecocidios. Por otra parte, la crisis espiritual orilló a otros a refugiarse en 

el neopaganismo, el naturismo y el vegetarianismo, no obstante, la mayoría de esas 

prácticas más que velar por el ambiente buscaban restaurar la salud mental del ego 

laico. 

 

Sobre este último punto, mediante una analogía entre la predicación cristiana y los 

hechos del mundo biológico y botánico, el teólogo luterano Sittler (1961), señaló que 

admitir como importante sólo lo que se autentifica como individual y se certifica 

internamente es una reducción radical de las potencias para el autoconocimiento. 

Porque, no hay que olvidar que el yo existe dentro de una matriz ecológica; donde 

la dirección, la descripción y las promesas evangélicas para el yo cristiano están 

incrustadas en esa red ecológica que es la fe de la iglesia cristiana.  

 

No obstante, el interés por los problemas ecológicos, propiamente desde la mirada 

teológica47, surgió posteriormente al derrame petrolero de Lakeview Gusher, 

                                                           
47 Aunque no deja de ser cierto que, a lo largo de los últimos tres siglos, teológicamente desde 

Francisco de Asís, siempre han existido voces aisladas preocupadas por el cuidado de la 

creación y sus creaturas. Al respecto, a principios del siglo XX, algunos católicos emitieron 

un juicio sobre los derechos de los animales (Franco, 1904); o bien, respecto al fin del mundo, 

Teilhard (1956: 128) menciona que este llegaría, sí antes que la humanidad llegue a su 

maturación, el planeta Tierra se hiciera inhabitable, si llegaran a faltar los granos 

prematuramente. 



35 

 

California en 1910; al desastre climático del Dust Bowl de Oklahoma, de 1930; al 

primer accidente nuclear, del mundo, en Windscale, Inglaterra 1957, pero sobre todo 

posterior a la era atómica, por ejemplo, Hmar (1962), al ser testigo de otras crisis 

ecológicas que sufrió el mundo, como la crisis de agua que vivió la ciudad de 

Madrás, India, soltó un llamado a la responsabilidad de los humanos de ser buenos 

cuidadores de la creación, para ello se apoyó de Proverbios 1-9, y en los atributos 

de Dios (sabiduría) como un arquitecto, constructor y divino diseñador de todo el 

cosmos, Hmar, le recuerda a la humanidad cómo la sabiduría es  interrelación con 

el cosmos, que se necesita la sabiduría divina para comprender la responsabilidad 

que recae sobre quienes tienen la imagen de quien creó la coexistencia armoniosa 

del orden fundamental.  

 

O bien, la combustión de combustibles fósiles amenaza con cambiar la química de 

la atmósfera del planeta, al respecto, ni el atavismo48 (vuelta al estilo pasado), ni la 

conservación de áreas naturales servirán para hacer frente a la crisis ecológica, 

puesto que la ecología de los cristianos depende de lo que piensan sobre sí mismos 

en relación con la creación. De modo que, más ciencia y más tecnología, no van a 

sacarnos de la crisis ecológica, más bien hay que reinterpretar algunos axiomas 

cristianos, en concreto hay que dejar de ver a la naturaleza como la servidumbre 

del hombre (White, 1967). 

 

6) Arquetipos ambientalistas de inspiración bíblica 

Por antonomasia, el epónimo de este tópico teo-ecológico es Francisco de Asís, sin 

embargo, existen otras personalidades cuyo pensamiento también ha sido 

empleado para refrescar o revalorizar a la naturaleza, entendida como creación de 

Dios. Por ejemplo: desde muy temprano, se asumió la figura del apóstol Pedro como 

patrono de los pescadores; Emigdio de Áscoli, mártir diocleciano, desde 1703 es 

considerado, en Italia, el patrono de los terremotos; Ambrosio de Milán, teólogo 

                                                           
48 La vuelta a un estadio cultural anterior al uso de herramientas, como lo desarrolla Zerzan 

(2016), puede ser visto como una contradicción, puesto que el uso de herramientas se da 

dentro del propio reino animal, es decir, antes de la conciencia del homo sapiens ya existían 

las herramientas.  



36 

 

católico, desde 1673 se reconoce, en Sevilla, como patrono de las abejas; Brandán 

de Clonfert, evangelista irlandés, desde 1500, es reverenciado, patrón de las 

ballenas. 

 

Hildegarda de Bingen, considerada por algunos como profetisa alemana, reafirmó 

la fertilidad y bondad de la Tierra y la importancia de tratarla con respeto; Narciso 

de Gerona, mártir católico a quien se le asocia con el milagro de las moscas de 

1286; Isidro Labrador, patrono de la agricultura, desde el siglo XII a la fecha; a 

comienzos del siglo XX, la iglesia católica, reconoció a Juan Diego Cuauhtlatoatzin 

como patrono de los floristas. Otro testimonio que alude a la revalorización y al 

cuidado de la creación, de la naturaleza, sobre todo cuando la humanidad se cierra 

al mensaje del evangelio es la predica a los peces practicada por Antonio de Padua 

durante el siglo XIII49. Todo ese discurso metafórico medioambiental y otros acervos 

influyeron en los líderes religiosos de mediados del siglo XX para pronunciarse en 

torno a la descontrolada crisis ecológica por la que atraviesa el planeta Tierra. 

 

7) Las iglesias judeocristianas  y el deterioro ambiental 

En 1965, el vaticano publicó la Gaudium et spes, una constitución pastoral dirigida 

por el papa Pablo VI que señaló al medio natural como regalo de Dios, dicho padre 

para 1971 decía que la Iglesia debe animar a los defensores de la naturaleza ante 

la falta de interés de los países desarrollados50, a finales del siglo XX, el papa Juan 

Pablo II en la encíclica Evangelium Vitae hizo un llamado a custodiar el jardín del 

mundo (Díaz, 2009), para 1977 un grupo de judíos de Nueva York ante la frivolidad 

de la cinegética y la industria cárnica, crearon las técnicas de sacrificio compasivo 

o Ecokosher (Waskow, 1992), sin embargo, fue la revista Iglesia Viva la que en 1985 

publicó un dossier sobre cristianismo y medio ambiente51 para evidenciar   la 

                                                           
49 El mensaje de este pasaje histórico, está en concordancia con Números 22: 26-28 “Balaam 

se enojó muchísimo y golpeó a la burra con un palo. En ese momento, Dios hizo que la burra 

[la naturaleza] hablara y le dijera a Balaam: ¿Qué te he hecho? ¿Por qué me golpeas?”. 
50 Bernardo Hurault, en su exégesis de Romanos 8:22 señala las deudas del progreso (Hurault 

1974) y en 1990 comenta tácitamente sobre la crisis ecológica. 
51 Al respecto, en 1983 un pequeño grupo de cristianos crean en Inglaterra la fundación A 

Rocha con la finalidad de establecer un centro cristiano de estudios medioambientales. 



37 

 

enajenación antiecológica moderna y la necesidad de un giro ecológico hacia las 

actividades agrarias pero con perspectiva teológica (Tovar, 2016). 

 

De forma concomitante, en 1989 el patriarca Demetrio I, de la Iglesia Ortodoxa, 

declaraba el 1° de septiembre como día de oración para la protección del medio 

ambiente, su sucesor Bartolomé I, conocido coloquialmente como el patriarca verde, 

en 1991 invitaba a la Iglesia a asumir un compromiso ecuménico y ambiental 

(Chryssavgis, 2002). Por otra parte, la Iglesia Luterana en 1993 emitió una 

declaración intitulada: Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice. Allí dicha 

comunidad cristiana asume el compromiso de interpelar tanto la promesa de “un 

nuevo cielo y una nueva tierra” (Ap 21:1) como el ofertorio luterano que obliga a 

dedicar la vida al cuidado y redención de la creación (Evangelical Lutheran Church, 

1993). 

 

Al respecto, puede notarse que el compromiso de las instituciones judeocristianas 

para con el cuidado del medio ambiente se encuentra en su fase de búsqueda, 

todavía la cristología busca balancear la teología ecológica con los puntos 

medulares de su credo. Es decir, existen tantas formas de acciones ambientales, 

desde la tecnodomótica que practica la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 

Últimos Días, hasta el neo-ascetismo, sin embargo, la naturaleza no se puede 

resumir a una ecología de jardín, puesto que la naturaleza implica conocer la 

posición cosmográfica de la Tierra respecto al universo, de lo contrario las acciones 

ambientales de origen eclesial, en el fondo seguirán siendo antropocéntricas. Esto 

último es la razón que, invitar a dialogar interdisciplinariamente sobre el cristianismo 

ecológico, sobre las propuestas hermenéuticas que las distintas iglesias están 

gestando para involucrarse más con el cuidado de la naturaleza, por tal motivo en 

el siguiente apartado se va a reflexionar sobre la filosofía e interpretación ecológica 

de la biblia.   

 



38 

 

Algunas metáforas ecológicas en el libro del Génesis 

A finales del siglo XX, Mcpherson (1986) sostenía que la teología ecológica partía 

de tres categorías imbricadas: a) el cosmos; b) la relación sociedad-naturaleza, y 3) 

la cultura tecnocientífica. Respecto al cosmos señalaba que no debe olvidarse que 

éste es el orden y la integridad creado por Dios, y pone como ejemplo el orden entre 

el sistema solar y el planeta Tierra. Llama poderosamente la atención que este 

teólogo invita a ver la vida biológica en su forma efímera, además de, 

teológicamente, reorientar el lugar teológico de la ciencia y la tecnología en el 

contexto de la cultura humana, puesto que considera la cultura tecno-científica como 

la respuesta humana a los mandatos divinos para tener dominio sobre la Tierra, en 

el sentido de traer las fuerzas caóticas de la naturaleza al orden. 

 

Esta tesis cosmocéntrica, ha sido retomada por Hernández (2003) quien señala que 

amar a la naturaleza, desde el cristianismo ecológico, implica reconocer que la 

naturaleza no es producto de la acción humana, al contrario, es urgente devolverle 

a la naturaleza su sentido creatural. Al respecto, García (2006), sobre su comentario 

al Génesis 1: 28 “dominar la Tierra”, expone dos tradiciones hermenéuticas: la 

corriente proclamativa y la hermenéutica manifestativa, donde lo proclamativo 

acentúa el antropocentrismo efímero con relación al mundo creado; en tanto que lo 

manifestativo marca un interés cosmocéntrico, infinito, desde la perspectiva 

humana. En esa línea Díaz (2009), señala cómo la nueva relación entre ciencia y fe 

obliga, por una parte, a construir una moral ecológica globalizadora y, por otra, a 

practicar una nueva historicidad de la naturaleza. Sólo restaría agregar que a la par 

de esto es necesario una revisión cosmológica y cosmocéntrica (Boff, 1996).  

 

Es importante mencionar que la falta de perspectiva cosmocéntrica ha limitado el 

cuidado de la creación por parte de las distintas denominaciones religiosas, de 

hecho, algunas tradiciones suntuarias más que cuidar a la naturaleza, la cercenan52, 

                                                           
52 Incluso los cristianos decimonónicos, al igual que los monjes del Tíbet, obviaron que sus 

lámparas, desde 1867, eran alimentadas con queroseno procedente de los pozos petroleros de 

Pennsylvania (Mays, 2016: 83), y demás impacto ambiental asociado.  



39 

 

como el caso de las tumultuosas peregrinaciones o la tala de árboles decembrinos, 

cuya práctica, tan sólo para el caso del siglo XX, ha impactado una superficie de 

alrededor de 20 mil km2 (Tovar, Ávila y Vázquez, 2018).  

 

Quizá el interés teológico contemporáneo, sesgado hacia lo antropocéntrico, hacia 

la salvación individual, la justificación y la expiación, así como su compromiso para 

con el discurso de la ciencia moderna, minimiza, excluye o ridiculiza los argumentos 

de la teología de la creación, en efecto, al dejar de practicar el trabajo 

interdisciplinario y hermenéutico en la biblia se anula la posibilidad de palpar en 

cada libro o versículo la amalgama dada entre la sociedad y la naturaleza.  

 

En ese sentido, al ridiculizar los argumentos de ingenieros aeronáuticos, como el 

caso de Josef F. Blumrich, que trabajo para la NASA por más de 25 años, sobre 

todo los relativos a la aeronave que posiblemente observó o soñó el profeta 

Ezequiel, también se ridiculizan los comentarios que un nutriólogo pueda hace sobre 

Daniel 1:12-16. Es decir, la naturaleza como la biblia necesitan del trabajo 

interdisciplinario, de lo contrario los teólogos tradicionales no podrán profundizar en 

los misterios que sobre la creación han quedado sintetizados o condensados en la 

biblia. 

 

Curiosamente la persona promedio del siglo XX adquiría su conciencia a los 13 

años, pero se sospecha que en siglos anteriores esto ocurría a los 15, además de 

que, antaño, moría antes de los 40, ergo, debido a los avatares de la vida y el trabajo 

manual, ego tenía poco tiempo disponible para especializarse en una materia y 

reflexionar o escribir desde una visión particular sobre la relación sociedad-

naturaleza, sobre la creación y el hombre. Sin embargo, hoy en día mediante el 

método metafórico y desde una visión interdisciplinaria que involucra a la geología, 

la geografía, la biología, la ecología, la astronomía, la filosofía y teología ecológica, 

se ofrece, al estilo conciliatorio de Teilhard de Chardin, una interpretación, de los 

primeros cuatro versículos del Génesis, tomados de las versiones bíblicas: Reina-

Valera y de Jerusalén para con ello ofrecer una hermenéutica sobre las nociones 



40 

 

ambientales y cósmicas de la creación que están sintetizadas o condensadas en 

esta parte de la biblia y así abonar material de estudio para la teología de la 

creación, para la teología ecológica, para el cristianismo cosmocéntrico.  

 

En el principio creó Dios los cielos y la tierra. Génesis 1:1 

Se puede asumir que en este versículo, en un momento geológico, la atmósfera del 

planeta Tierra era similar a la del planeta Venus, luego un hecho trascendental, 

como un aumento del campo electromagnético53 hizo que la gran nubosidad que 

envolvía a la Tierra se fuera disipando hasta que un día pudo apreciarse el azul del 

cielo desde cualquier lugar del planeta54.  

 

Ahora bien, la creación o confección de algo lleva implícita una periodicidad, por 

ejemplo, los productos hechos por un panadero tienden a durar 15 o 20 días, los de 

un zapatero tienen una periodicidad de uno o dos años. En ese sentido, la 

periodicidad de la Tierra, una vez creada, conforme a la geología moderna es de 

varios miles de años. Este hecho tiene serias implicaciones, pues la Tierra ha sido 

creada con una temporalidad superior a la de sus temporales moradores, incluida 

cualquier generación de seres humanos. Es decir, la Tierra no sólo es para los que 

la habitan en un momento determinado de su efímera vida. 

 

Y la tierra estaba desordenada y vacía, y las tinieblas estaban sobre la faz del 

abismo, y el Espíritu de Dios se movía sobre la faz de las aguas. Génesis 1:2 

La formación de la biosfera de un planeta, aún es un misterio, pero algunos autores, 

como Shaviv y Veizer (2003), han sugerido que las glaciaciones son cíclicas y están 

en función de las estaciones del año galáctico55 (250 millones de años). En algunas 

de estas estaciones (espirales de la vía láctea) los rayos cósmicos producen 

                                                           
53 Tan importante es el campo electromagnético que desde 1976 ha quedado prohibido 

manipularlo o destruirlo (ENMOD, 1976). 
54 Esta interpretación, está en línea con proverbios 8: 23 y 27, donde se hace alusión a que la 

Tierra se creó después del universo o abismo. 
55 A su vez, conforme a Fred Hoyle, esta teoría se sustenta en los cambios que experimentaría 

la biosfera de la Tierra si la variación de la densidad estelar del cosmos cercano se redujera 

a la mitad de lo que es (Matteis, 1966: 25). 



41 

 

núcleos de condensación en la atmósfera. La nubosidad asociada a dichos eventos 

es tan grande que envuelve totalmente a la Tierra, al reducirle su temperatura 

planetaria hace producir una era de hielo. Bajo tales condiciones el clima de la Tierra 

debió ser una penumbra de neblina permanente, donde no se distingue ningún 

paisaje, pues no existe ni un metro de visibilidad.  

 

Lo única vida que habitaba en esas condiciones eran los procariontes y eucariontes. 

Tuvo que transcurrir el 87% del tiempo geológico de la Tierra para que ésta llegará 

al clímax idóneo de la vida animal. Por lo tanto, este pasaje remite a la paciencia y 

a la necesidad de conservar por mucho tiempo las condiciones en que la Tierra 

estaba momentos antes de la aparición de la humanidad. 

 

Dijo Dios: “Haya luz”, y hubo luz. Génesis 1:3 

A finales del siglo XIX Nietzsche (1999:136) advirtió que los rayos de luz de los 

astros requieren su tiempo para arribar a la Tierra56.  Astronómicamente, el hecho 

que la luz arribara a la Tierra, a la superficie terrestre, supone la existencia previa 

de la fuente lumínica y, como se ha dicho, contar con cielos despejados.  

 

El bombardeo o incremento de ese caudal de energías, o espectro 

electromagnético, biológicamente contribuyó a la evolución de los telómeros y 

demás estructuras cromosómicas, al tiempo de marcar la pauta de los ritmos 

biológicos, por ejemplo, el ciclo circadiano. Al potenciarse el electromagnetismo en 

la Tierra, ésta comenzó a producir ondas electromagnéticas propicias para la vida. 

De allí que las más arquetípicas representaciones de lo sagrado se asocien con la 

luz como sinónimo de vida, el Sol como catalizador de vida. 

 

Este pasaje tiene serias implicaciones, puesto que el espectro electromagnético a 

lo largo de millones de años ha contribuido a codificar el ADN de la vida en la Tierra, 

                                                           
56 A comienzos del siglo XIX Delambre había determinado que un rayo de luz solar tardaba 

poco más de 8 minutos en arribar a la Tierra. En el siglo XVIII, Rømer, calculaba 11 minutos 

(Humboldt, 2011: 441). 



42 

 

de modo que toda forma de vida, todo ADN, ha sido producido y reproducido bajo 

la lógica de aquella luz primigenia. De modo que lo más sagrado del planeta es la 

vida misma, por el banco genético acumulado en los eones.  

 

Y vio Dios que la luz era buena; y separó Dios la luz de las tinieblas. Génesis 1:4 

Cuándo la Tierra tuvo cielos despejados y un campo electromagnético capaz de 

regular la cantidad de radiación ultravioleta, todos los procesos fotosintéticos se 

potencializaron, transformando la Tierra de un yermo a un vergel. La Tierra quedó 

rebosante en jardines de todos los verdes posibles, y en el fondo del mar también 

las algas y los corales crecieron en diversidad al ritmo del ciclo circadiano.  

 

Las horas de luz al día, en función de la latitud, demuestra que la vida en la Tierra 

evolucionó en función del ciclo de rotación. Recordando los distintos procesos que 

la biosfera realiza entre el día y la noche, la humanidad puede asumir su 

responsabilidad de respetar los ritmos biológicos del resto de las especies que 

habitan el planeta Tierra, desde el ciclo diurno hasta ciclos más grandes que las 

estaciones del año. Se trata de cuidar no solo el espacio, las áreas naturales según 

los biólogos, sino cuidar el tiempo y ciclos de vida de los paisajes socioambientales.  

 

 

A manera de conclusión 

Estos primeros cuatro versículos del primer libro del Génesis, herencia de un 

sistema socio ambiental que en ausencia de hidrocarburos perduró más de tres mil 

quinientos años, invita a visualizar el planeta Tierra no como una casa efímera, sino 

como la casa de las generaciones de antes, de hoy y de mañana. Invita a practicar 

la paciencia y a la necesidad de conservar por mucho tiempo las condiciones 

geofísicas para que el planeta pueda continuar albergando la biodiversidad que se 

ha acumulado durante sus últimos eones. También invitan a recordar que lo más 

sagrado del planeta es la vida misma, el banco genético acumulado, además de 

señalar a la humanidad su responsabilidad de respetar los ritmos biológicos del 

resto de las especies que habitan el planeta Tierra. Pensándolo bien, no es mucho 



43 

 

para los sistemas civilizatorios que no han creado ningún sistema solar ni geosfera 

con biota a escala planetaria, pero que en menos de 200 años han desaparecido 

más especies de animales, etnias y lenguas que en los miles de años que campeó 

la sabiduría semita.  

 

 

Referencias: 

Allison, D. B. (2001). Reading the new Nietzsche: The birth of tragedy, the gay 

science, Thus spoke Zarathustra, and On the genealogy of morals. Lanham, Md: 

Rowman y Littlefield. 

 

Altizer, T. J. y Hamilton, W. (1966). Radical theology and the death of God. New 

York: Bobbs-Merrill. 

 

Boff, Leonardo. (1996). Ecología, grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid: 

Trotta. 

 

Butler, J. (1736). The analogy of religion: Natural and revealed, to the constitution 

and course of nature. London: Printed for James, John and Paul Knapton. 

 

Caillois, R. (1939). L'homme et le sacré. Paris: Preses Univ. de France. 

 

Cereijido, Marcelo. (1997). Por qué no tenemos ciencia. México. Siglo XXI. 

 

Chryssavgis, John. (2002). Bartholomew, Ecumenical Patriarch, Florida, University 

of Florida, disponible en <http://users.clas.ufl.edu/bron/pdf--

christianity/Chryssavgis--Orthodox%20Patriarch%20Ba rtholomew.pdf> , 

consultado el 31 demarzo de 2015. 

 

Díaz, José. (2009). “El encantamiento de la ecología. Capitales religiosos en el 

ecologismo moderno”, Boletim Goiano de Geografia,  29 (2): 13-40. 



44 

 

 

Durkheim, Émile. (1925). Les formes élémentaire de la vie religieuse: le systéme 

totémique en Australie. Paris, F. Alcan. 

 

ENMOD. (1976). Convención sobre la prohibición de utilizar técnicas de 

modificación ambiental con fines militares u otros fines hostiles. Nueva York: 

Asamblea General de las Naciones Unidas, 10 de diciembre de 1976. 

 

Evangelical Lutheran Church. (1993). Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice. 

Chicago: Evangelical Lutheran Church in America.  

 

Franco, Giuseppe. (1904). "I diritti degli animali", La Civiltà cattolica, vol. 1, fasc. 

1288 y 1290, pp. 401-414 et 682-695.  

 

Frazer, J. G. (1981). La Rama Dorada: Magia y religión. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

 

Frazer, J. G. (1922). The golden bough: A study in magic and religion. New York: 

Collier Books. 

 

García, Alfonso. (2006). “¿Dominad la tierra? Aportaciones teológicas sobre el 

problema ecológico”, Cuadernos de Cristianisme i Justícia, disponible en 

https://www.cristianismeijusticia.net/files/es54.pdf, consultado el 6 de mayo de 

2015. 

 

Grinnell, George (1976) “The Origins of Modern Geological Theory”, Kronos, 1 (4): 

68-76. 

 

Hernández, Rafael. (2003). “‘Devolver a la materia su noble y original sentido’. 

Apuntes para una teología ecológica desde las enseñanzas de José María Escrivá”, 



45 

 

Actas del 23 Simposio Internacionalde Teología de la Universidad de Navarra 

(2002), pp. 203-228. 

 

Josephson, J. (2017). The myth of disenchantment: Magic, modernity, and the birth 

of the human sciences. Chicago: The University of Chicago Press. 

 

Hmar, J. R. J. (1964). Creation and Ecology: Reading the Creation in the Wisdom 

Literature: Proverbs 1-9. Scottish Journal of Theology, 17: 146-150. 

 

Hough, G. (1947). The Natural Theology of In Memoriam. The Review of English 

Studies, 23(91), 244-256. 

 

Hubert, H. (1904). “Introduction”, en:  Chantepie. (1904). Manuel d’histoire des 

religions. Paris: Armand Colin. 

 

Humboldt, A. (2011). Cosmos: Ensayo de una descripción física del mundo. Madrid:  

Consejo Superior de Investigaciones Científicas 

 

Hurault, Bernardo. (1974). El Nuevo testamento, Madrid: Paulinas. 

 

Larsen, T. (2014). The slain god: Anthropologists and the Christian faith. Oxford: 

Oxford University Press 

 

Leonard, S. A., y McClure, M. (2004). Myth and knowing: An introduction to world 

mythology. Boston, Mass: McGraw-Hill. 

 

Marsh, G. P. (1865). Man and Nature: Or, physical geography as modified by human 

action. New York: Charles Scribner. 

 

Matteis, Emilio. 81966). El ser y el espacio. Esbozo de una teoría del espacialismo. 

Argentina: La Mandragora. 



46 

 

 

Mays, A. E. (2016). The millionaire and the bard: Henry Folger's obsessive hunt for 

Shakespeare's first folio. New York: Simon y Schuster. 

Mcpherson, James. (1986).  “Towards an Ecological Theology”, The Expository 

Times, 97 (8): 236-240. 

 

Miranda, Rogerio. (2012). Nietzsche and paradox. Albany, NY: State University of 

New York Press. 

 

Müllerried, Federico. (1932). "Goethe, geólogo y paleontólogo", Revista de la 

Universidad de México, 17-18: 449-462. 

 

Nietzsche, F. (1999). La gaya ciencia. Madrid: Alba. 

 

Nietzsche, F. (2001). La gaya ciencia. Tres Cantos. Madrid: Akal. 

 

Olaya, M. F. (1979). La conspiración contra la Republica. Barcelona: Producciones 

Editoriales. 

 

Paley, W. (1802). Natural theology. London: Printed for R. Faulder by Wilks and 

Taylor. 

Ruskin, J. (1862). Unto this last: The two paths. London: Collins Clear Type Press. 

 

Rutilio, N. (2002). El retorno. Madrid: Gredos. 

 

Santos, Milton. (1996). De la totalidad al lugar. Vilassar de Mar: Oikos-Tau. 

 

Shaviv, N. J., y Veizer, J. (2003). Celestial driver of Phanerozoic climate?. GSA 

Today, 13(7): 4-10. 

 



47 

 

Sil, N. P. (1997). Swami Vivekananda: A reassessment. Selinsgrove: Susquehanna 

University Press. 

 

Sittler, Joseph. (1961). The Ecology of Faith. Philadelphia: Muhlenberg Press. 

Disponible en: http://www.religion-online.org/book-chapter/preface-18/ 

 

Teilhard, P. (1965). El grupo zoológico humano. Madrid: Taurus. 

 

Tennyson, A. T. (1851). In memoriam. London: Edward Moxon, Dover Street. 

 

Tovar, Rodrigo (2009). Origen de la desastreidad: una hermenéutica del desastre 

desde la geografía. México: tesis de doctorado, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

 

Tovar, Rodrigo. (2016). “Residuos de modernidad en las teologías ecológicas” en: 

Martínez, L. y Zalpa, G. (2016). Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa 

mexicana. México: Juan Pablos; El Colegio de la Frontera Norte. 

 

Tovar, R., Ávila, María, y Vázquez, Shany. (2018). “Mil Millones de Árboles de 

Navidad Aserrados, El Saldo de un Sincretismo Religioso”, Historia Ambiental 

Latinoamericana y Caribeña, 8 (2): 210-233. 

 

Waskow, Arthur. (1992). “What is Eco-Kosher?”, Jewish Quarterly, 39 (4): 5-10. 

 

White, Lynn (1967). The historical roots of our ecological crisis. Science, 155. pp. 

1203–1207. 

 

Wright, C. (1941). The religion of geology. The New England Quarterly, 14(2), 335-

358. 

 

Zerzan, J. (2016). El crepúsculo de las máquinas. Madrid: Los Libros de la Catarata. 



48 

 

 

Zitkala-Sa. (1902). "Why I Am A Pagan", Atlantic Monthly, 90(1902): 801-803. 

Disponible en: 

http://web.archive.org/web/20110212153707/http://etext.lib.virginia.edu/etcbin/tocc

er-

new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/pars

ed&tag=public&part=1&division=div1  

 

  

http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1


49 

 

3. El giro ecológico de la mayordomía 
 

La teología ecológica no se hace de palabras sueltas al viento, la teología ecológica 

se hace en la vida cotidiana, en la convivencia con las demás personas y en íntima 

relación con el entorno. Tomado de María Cecilia Garcés Leme y adaptado por 

Felipe Vázquez. 

 

La presente exposición tiene como objetivo mostrar los discursos teo-ecológicos y 

su puesta en práctica a través de la mayordomía ecológica o ambiental en 

agrupaciones religiosas católicas y especialmente en no católicas de corte histórico 

y bíblicas no evangélicas de México. El texto ha sido dividido en tres secciones. La 

primera de ellas pone atención en las interpretaciones que se han dado en torno a 

la mayordomía desde el siglo XVI.57 En la segunda parte se abordan la forma en 

que el discurso de la mayordomía ecológica ha penetrado en nuestro país y las 

principales prácticas sustentables en metodistas (evangélicos de corte histórico) y 

Los Santos de los Últimos Días (SUD), mormones, (como no evagélicos). 

Finalmente se exponen algunas reflexiones para puntualizar cómo ha girado la 

significación del uso de la mayordomía hacía lo ecológico, como parte de las vías 

de espiritualidad personal. 

 

Palabras clave 

Mayordomía, Medio ambiente, Teología, Ecología 

 

El devenir de la mayordomía hacía lo ambiental 

Durante los siglos XV y XVI, por mayordomía se hacía referencia a una figura 

responsable de la administración de los bienes, materiales y monetarios, de las 

villas y poblados (López, 2007). Tras la separación de la iglesia y el estado, la 

                                                           
57Partimos desde el Siglo XVI, porque fue el inicio de la ilustración lo que dio nuevas ideas 

y significados a la mayordomía y porque también en este siglo surge el protestantismo. 

Posteriormente la mayordomía se le concibió como una embajada, idea que proliferó hasta 

los siglos XIX y XX, hasta la noción fiduciaria, que está hasta nuestros días. 



50 

 

mayordomía transitó de la idea de gestión de lugares a patrocinio de los objetos y 

servicios valiosos de grupos religiosos católicos, por ejemplo: se procuró el 

mantenimiento fastuoso de templos o el financiamiento de viajes misioneros a 

países ultramarinos (Ibíd.). En el siglo XX, el ejercicio de la mayordomía se refería 

a la forma en que el tiempo, los talentos y las posesiones materiales, dígase riqueza 

económica, se usaban o entregaban para el “servicio de Dios”. En Estados Unidos, 

en los años de 1890 a 1918, la mayordomía se relacionó con los primeros métodos 

de recaudación de fondos eclesiásticos que incluían alquiler de banquillos, listas de 

suscripción, cenas de la iglesia, reuniones sociales de la iglesia, rifas y loterías. A 

comienzos del siglo XX, surgió la donación en efectivo dentro de sobres, la cual 

ofrecía privacidad. En 1901, el Fondo Nacional Judío gestionó donaciones 

económicas, especialmente en América del Norte, para comprar tierra estéril del 

cercano oriente y plantar árboles en Israel, dicha práctica se inspiró en la vieja fiesta 

talmúdica del Tu Bishvat o fiesta de los árboles, la agricultura y el diezmo (Starcman, 

2008). Luego, en la década de 1920, varias congregaciones comenzaron a erigir 

nuevas iglesias y en lugar de dar para los fondos de la iglesia se dio para la actividad 

misionera (Avery, 1995). Surgieron voces como las de Waugh en 1919 y Buber en 

1922, que veían la necesidad de una reinterpretación espiritual de la naturaleza a 

través del discurso de la mayordomía.  

En la posguerra, surgieron las primeras inquietudes sobre el papel y el fin de la 

práctica de la mayordomía. La comprensión más amplia de la mayordomía se limitó 

a la fórmula de la triple “T": talento, tesoro y tiempo (Wunderlich, 2004). Para los 

años cincuenta y sesenta, se publicaron un par de textos sobre los presupuestos 

teológicos de la mayordomía cristiana. Por ejemplo, Brattgård (1963), basándose 

en etimologías griegas armonizó el morfema oikós,58 con la noción de hogar; la 

importancia de este trabajo ameritó su pronta traducción al alemán, para que la 

iglesia luterana, recién reformada, tuviera conocimiento en la materia. Entre tanto, 

                                                           
58 En Grecia un oikos era el conjunto de bienes y personas que constituían la unidad básica de la sociedad, 

incluían las explotaciones agropecuarias trabajadas. El oikos funcionaba como una unidad económica y social, 

era el centro a cuyo alrededor estaba organizada la vida. En el oikos no sólo se satisfacían las necesidades 

materiales, incluyendo la seguridad, sino también las normas y los valores éticos, así como los deberes, 

obligaciones y responsabilidades, las relaciones sociales y las relaciones con los dioses (RAE, 2018).  

 



51 

 

la iglesia metodista, no estaba muy de acuerdo en asociar la costumbre de la 

mayordomía con la filantropía devota (Briggs, 1969), es decir, para Briggs la 

mayordomía no se podría resumir en el acto de dar un sermón para apelar a algún 

tipo de impulso financiero, en ese sentido la mayordomía debe entenderse como 

algo que trasciende o que es diferente a la filantropía dominical59.  

En cierto modo, hasta mediados de la década de los años ochenta, la mayordomía, 

no era tema dentro de la agenda ecuménica, debido a que la discusión sobre la 

misma solo estaba presente en unas cuantas denominaciones judeo-cristianas y 

porque la necesidad ecuménica, en un principio fue una reacción al problema de la 

desigualdad económica y la inequidad social que acarreó el moderno capitalismo. 

Sin embargo, poco a poco las distintas iglesias se dieron cuenta que también la 

tierra y sus recursos eran víctimas de la destrucción que practican ciertas industrias 

o empresas capitalistas, por lo que paulatinamente, a fines de los años ochenta, y 

comienzos de los noventa, surgieron las primeras voces que ligaban concretamente 

a la mayordomía con el ecumenismo.  

Fue en el Proceso Conciliar de Mutuo Compromiso para la Justicia, la Paz y la 

Integridad de la Creación de 1983, celebrado en Vancouver, Canadá, donde se dio 

un fuerte impulso a la mayordomía dentro de la agenda ecuménica. Desde ese 

momento, el tema “justicia, paz e integridad de la creación,” sembró los 

presupuestos imprescindibles para la supervivencia humana, puesto que, 

ecuménicamente, el desprecio por el medio ambiente representa la principal 

amenaza a la humanidad en el mundo moderno. En ese sentido, quedó claro que 

para frenar la destrucción del medio ambiente era necesario considerar la integridad 

de la creación como premisa para la vida futura en este planeta (Fundación 

Encuentro, 1989). 

 

 

                                                           
59 Etnográficamente, otros investigadores, en la década de los años 1970, secularizaron la 

mayordomía, al entenderla como una práctica ritual ligada a fiestas patronales (Nina, 1970), 

la cual, en última instancia, encamina el talento, el tesoro y tiempo hacia un uso festivo 

comunitario, alejándose de la mayordomía ecológica, entendida ésta como la administración 

de la creación, dígase naturaleza.  



52 

 

La mayordomía ecológica en México 

Como se sabe, durante 1914 a 1938 en México se vivió un fuerte periodo de zozobra 

con las persecuciones religiosas, al grado tal que se tuvieron que fundar varios 

seminarios teológicos en Texas para atender la demanda en México. Esa 

descristianización limitó la reflexión ecuménica y la evangelización del país hasta 

los años cincuenta (Olimón, 1990). Consiente de tal problemática Rodulfo Brito 

Foucher, en 1943, apoyó la fundación de la primera universidad católica femenina 

mexicana, la Universidad Motolinía, también, en ese mismo año, la Compañía de 

Jesús fundó la Universidad Iberoamericana. Con estos y otros intentos se deseaba 

reencausar la vida espiritual apoyada desde el extranjero.60 No obstante, tuvo que 

transcurrir más de una década para que el tema de la mayordomía ecológica fuera 

abordado en México.  

Fue en 1979, que se discutieron las formas de participación de la iglesia bajo un 

contexto de crisis de los poderes públicos y de organización social, lo cual se vio 

acentuado por un grave deterioro de la relación del hombre para con la naturaleza, 

cosa que se evidenciaba en la contaminación ambiental y el desequilibrio ecológico. 

En la Tercera Conferencia General de Obispos Latinoamericanos que se reunió en 

Puebla, según CELAM  (1979), se discutió, por primera vez abiertamente, el tema 

del medio ambiente y la ecología en México. La compañía de Jesús en su Congreso 

General de Roma de 1983 explicaba cómo los seres humanos poco a poco hemos 

destruido la naturaleza creada, y que dicha acción es reflejo de cierto desprecio 

hacia el amor creador (Álvarez, 2015).61 En este contexto, las inquietudes medio 

ambientales que varios credos venían profesando fueron escuchadas. Se destacan 

                                                           
60 La Asociación Mundial de Guías Scouts en 1957, (promovidos por los metodistas y 

mormones) se fundó en Cuernavaca, Morelos, uno de sus centros juveniles de alcance 

mundial, en tanto que la Organización Mundial del Movimiento Scout en 1965 celebraba en 

México su vigésima conferencia mundial. 
61 Dos años después, y a consecuencia del sismo que impacto a la ciudad de México, la 

Arquidiócesis encomienda al jesuita Enrique González Torres,  la creación de la Fundación 

para el Apoyo de la Comunidad, recordemos que González Torres durante toda la década de 

los ochenta fue muy cercano a la Secretaria de Desarrollo Urbano y Ecología del otrora 

Departamento del Distrito Federal (Mutolo, 2016), lo que dio pie para que el gobierno 

mexicano legalizara  en menos de una década la participación social y política de las distintas 

denominaciones religiosas. 



53 

 

algunos nombres como Félix Cabrera Deloya, biólogo, teólogo y miembro de la 

Iglesia Nacional Presbiteriana, que desde 1991, como feligrés, y, desde 1997, como 

presbítero, aboga por armonizar la vida personal y espiritual con el medio ambiente.  

La Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público en 1992, permitió un mayor 

dinamismo de parte de las distintas organizaciones religiosas de México, por ende, 

la mayordomía ecológica pronto apareció en la agenda de las distintas iglesias más 

representativas del país. De esta forma, por ejemplo, en la Iglesia Ortodoxa el 

arzobispo metropolitano Antonio Chedraoui Tannous, en 1994, introdujo en México 

las reflexiones sobre el medio ambiente, que el sacerdote y maestro Alexander 

Schmemann había comenzado desde 1973.  

"El hombre ha amado al mundo, pero como un fin en sí mismo y no tan transparente 

para Dios ... La dependencia natural del hombre sobre el mundo estaba destinada 

a ser transformada constantemente en comunicación con Dios, en quien está toda 

la vida ... Cuando vemos el mundo como un fin en sí mismo, todo se convierte en 

un valor y en consecuencia pierde todo valor, porque solo en Dios se encuentra el 

significado (valor) de todo, y el mundo es significativo solo cuando es un 

"sacramento" de la presencia de Dios ... El mundo de la naturaleza, aislada de la 

fuente de la vida, es un mundo moribundo" (Schmemann, 1973: 16-17). 

 

El compromiso político del arzobispo Chedraoui logró que en febrero del año 2006 

se trajera a México al Patriarca Verde o Patriarca Ecuménico Bartolomeo I, el cual 

dictó una conferencia sobre ecología en el Club de Industriales de la Ciudad de 

México, acompañado por el Titular de la Semarnat, José Luis Luege Tamargo. 

 Por su parte, en la iglesia católica, tanto en el II Sínodo Arquidiocesano en 

1989, como en los trabajos en 1992, el claustro sacerdotal, en su calidad de asesor, 

se sensibilizó y oyó sobre la necesidad de paz, justicia y fraternidad, así como de 

respeto a los derechos humanos y al medio ambiente. Esto trajo por consecuencia 

que la iglesia diocesana se promulgara en favor de la ecología, lo cual tuvo un efecto 

dominó en el resto de las iglesias católicas, aunque esto no implicó que dejaran de 

existir posturas divididas en el catolicismo. La nueva evangelización católica se 

postuló como luz y fermento, tanto en el campo sociopolítico como en el ecológico, 



54 

 

mediante la educación, proponiendo campañas ecológicas a la pastoral parroquial 

(Arquidiócesis de México, 1995).   

Después de estos acontecimientos vino a México el parteaguas de internet, lo que 

dio un impulsó a la organización clerical en redes virtuales. De ese modo se pasó 

de una incipiente teología ecológica de carácter teórico a una praxis de mayordomía 

más comprometida para con el medio ambiente. 62 

La reflexión sobre la mayordomía ecológica continuo en el siglo XXI. En Coyoacán, 

por ejemplo, se dio el “Encuentro Interreligioso por el Amor y el Cuidado de la 

Creación” auspiciado por la Familia Franciscana Internacional y el Consejo 

Interreligioso de México celebrado el 4 de octubre 2002. El fruto de una década de 

libertad de acción política de parte de las asociaciones religiosas y de varios 

encuentros ecuménicos o interreligiosos, contribuyó a que varias Iglesias, 

principalmente evangélicas históricas, pentecostales y más recientemente neo-

pentecostales, se sumaran y fundaran asociaciones ecológicas o ambientalistas, 

sobre todo en los estados periféricos a la ciudad de México.63 Tan importante fue 

esa forma de trabajar que más adelante en 2012 el Consejo Interreligioso de 

México, congregó a once tradiciones religiosas para celebrar la Jornada por la Paz 

y la Ecología (Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 2012).  

En la actualidad, las iglesias históricas (bautista, metodista, 64 presbiteriana), por 

ejemplo, contemplan la mayordomía ecológica a través de la preparación de 

talleres, seminarios y cursos educativos, en donde a través de programas se llevan 

a cabo actividades de reciclaje, huertos familiares, un mejor uso del agua y la 

                                                           
62 En el último año del siglo XX surgen, en la ciudad de México, pequeños grupos de 

cristianos vegetarianos inspirados por la Asociación Cristiana Vegetariana de Indiana, ¿dicho 

movimiento se multiplicaría a otras ciudades con la aparición de la obra “Qué comería 

Jesús?” Colbert (2003).   
63 Es útil mencionar que en el trabajo interreligioso se sumaron para fundar al partido político 

Encuentro Social en 2006 
64 Juan Wesley tenía gran interés y fascinación por las ciencias y el mundo natural. Se interesaba por cuestiones 

originales y de sustentación del globo hasta las condiciones climáticas alrededor de la tierra y los fenómenos 

científicos, tales como la electricidad, con la que él hizo experimentos, familiarizándose con aquellos 

conducidos por Benjamín Franklin y otros. (Runyon, 2002, citado en Forte2011). En la Investigación sobre la 

Sabiduría de Dios en la Creación. Wesley presenta las complejidades físicas del cuerpo humano hasta el reino 

animal, con observaciones sobre la ecología, específicamente en la capacidad de convivencia armoniosa entre 

los seres vivos y la naturaleza. Wesley, sostenía que el eco-sistema se mantiene en un equilibrio divino. 

 



55 

 

energía eléctrica, reducción de generación de basura y defensa contra el maltrato a 

los animales.65 A nivel  conferencial, estas congregaciones religiosas han reducido 

el envío de cartas e informes en papel y han fomentado el uso del correo electrónico 

y la digitalización y reuniones por Skype what`s up, menseger entre otros. Se piensa 

ya en hacer propuestas a la legislación ambiental para que promuevan la mitigación, 

adaptación y resiliencia al cambio climático. Las iglesias históricas emprenden estas 

acciones inspiradas en el sustento bíblico de ser buenos mayordomos de la creación 

y en la esperanza de que es posible otra manera de vivir en medio de la aldea global, 

haciendo una “aldea alternativa”, en la que se promueva el cuidado del entorno y el 

bienestar, especialmente de los que tienen mayor necesidad. Generalmente 

muchas de estas iniciativas se promueven entre la juventud, quienes además son 

los más receptivos y los que van a enfrentar los mayores desafíos del cambio 

climático.   

“La idea es que se fomente un estilo de vida diferente en relación con el ambiente. 

De esta forma también adoramos y servimos a Dios” (Miembro de iglesia bautista).   

En este sentido, la vida buena y justa, con armonía entre todo lo que fue creado, no 

es solo una visión del pasado, sino una propuesta para el futuro; es una causa para 

el hombre, una causa para la Iglesia, para la educación. La mayordomía ecológica, 

apunta a una teología de la fe santificadora, por lo que, no debe haber un divorcio 

entre el cuidado del medio ambiente y la práctica cristiana, más bien hay que 

desarrollar una visión crítica y consciente, y comprender que somos parte de la 

familia de la naturaleza. Se trata pues de desarrollar una disciplina espiritual y física, 

así como realizar acciones para proteger la tierra. Es necesario tratar de lograr la 

"santidad social ", preconizada por Wesley, la cual incluye no sólo la convivencia 

con los habitantes del planeta, sino también con las generaciones futuras, tal como 

                                                           
65 En la iglesia metodista encontramos programas de desarrollo rural sostenible y cuestión agraria; desarrollo 

urbano sostenible; huertos familiares; agroecología; así como ecoturismo; atención a la mujer rural; atención a 

grupos sociales vulnerables; uso de recursos naturales; Se percibe la preocupación por la cuestión de la 

sostenibilidad vinculada no sólo a las cuestiones de la tierra, sino también a los aspectos económicos, sociales 

y políticos. El desarrollo de la persona y de la sociedad debe llevar en consideración de estos aspectos. De lo 

contrario, no se garantiza la sostenibilidad de la propia vida de nuestra casa común 

 

 



56 

 

lo señala la perspectiva de la "ética del amor" de Wesley (Klaiber y Marquardt, 1999, 

citado en Forte 2011).  

Dentro de las iglesias de los Santos de los Últimos Días (mormones) hemos 

encontrado también un gran impulso a la práctica ecológica, así como en algunas 

congregaciones neo-pentecostales, donde se tienen programas específicos, tal 

como se señala a continuación.  

En entrevista con miembros de la iglesia mormona, encontramos que la 

mayordomía ecológica significa una responsabilidad de velar por propiedades 

ajenas. Se plantea que el hombre tiene el deber de encargarse de los asuntos de 

Dios, tanto físicos como espirituales y que Dios es el poseedor de todas las cosas 

(Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 2018). La mayordomía se 

ejerce a modo de llamamientos que no son otra cosa que cargos que implican 

responsabilidad y en ocasiones poder, hay llamamientos en educación, 

alimentación o el bienestar de la comunidad religiosa y se dan tanto a hombres 

como a mujeres. En los libros canónicos de los mormones se expone que existen 

recursos suficientes para todos y que cada persona tiene una mayordomía y que le 

será requerida una buena administración. En el libro de “Doctrina y Convenios” 

(Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 2018 104:11-17) se señala 

que: 

“Por tanto, os mando que os organicéis y le señaléis a cada cual 

su mayordomía…para que todo hombre me rinda cuentas de la mayordomía que le 

sea designada… porque conviene que yo, el Señor, haga a todo 

hombre responsable, como mayordomo de las bendiciones terrenales que he 

dispuesto y preparado para mis criaturas…porque la tierra está llena, y hay 

suficiente y de sobra; sí, yo preparé todas las cosas, y he concedido a los hijos de 

los hombres que sean sus propios agentes”. (Iglesia de Jesucristo de los Santos de 

los Últimos Días, 2018). 

 

Se podría decir que la mayordomía adquiere un tinte más económico, incluso dentro 

de las familias se invita a que se preserve y no se despilfarre para que no exista 

dependencia de otros dioses ajenos (el dinero, el alcohol, la fama). El discurso de 



57 

 

la mayordomía implica que Dios puso todo a disposición del hombre, por lo que 

mientras el mormón sea fiel no padecerá hambre. (Meneses, exmiembro de la 

iglesia mormona).  

Con base en estos principios los mormones realizan actividades de preservación 

ambiental. Según el creyente mormón Francisco Solís Páez en Xalapa, los 

mormones se preocupan por el ambiente, básicamente porque afecta de manera 

directa su salud, lo cual cobra relevancia porque en el libro de “Doctrina y 

Convenios”, el cuerpo aparece como una de las áreas más importantes de 

mayordomía. En otras palabras, los mormones cuidan el ambiente porque su salud 

depende de ello y su cuerpo es considerado un templo de Dios. A los mormones se 

les enseña a respetar la biodiversidad de los seres vivos como parte de la creación 

de Dios y a hacer uso de todo lo que Dios les da de manera juiciosa. Al igual que 

en las iglesias evangélicas existen talleres, cursos y grupos que se conocen cómo 

de autosuficiencia y de bienestar donde se instruye como administrar sus finanzas 

personales y como administrar sus negocios, en los que va implícito el cuidado del 

medio ambiente, la economía y principalmente su salud. Se destacan, además, 

actividades de servicio dentro de un programa anual que llaman: “Manos que 

ayudan”, que entró en vigor desde 1998, donde han participado sembrando árboles 

en el cofre de Perote, haciendo limpieza y descacharrización en algunas zonas de 

la ciudad, todo esto en concordancia con las acciones del gobierno municipal. En el 

programa: “Conmemoración del sacerdocio de Melquisedec”, también hay pláticas 

donde los adultos participan en charlas y actividades sobre el cuidado de nuestro 

cuerpo y el entorno. Es importante tener en cuenta que para los mormones seguir 

las normatividades obedece a tres aspectos centrales de sus creencias: El cuidado 

del cuerpo que a final de cuentas es parte del ambiente: la cultura finisecular de la 

iglesia, pues los mormones creen que es necesario cuidar su sustento y alimento a 

través de almacenes y huertos familiares, y, la cultura de supervivencia, pues el 

mormón masculino es socializado para sobrevivir en condiciones adversas (la 

misión); los mormones desde niños van a campamentos y a los boy scouts para de 

sarrollar competencias de supervivencia y hacer de la naturaleza su amiga. 

Reflexiones sobre lo expuesto 



58 

 

La mayordomía, como se ha observado es una práctica que no se ha quedado 

encerrada en el marco teológico doctrinal de las iglesias, sino que se ha salido de 

los recintos sagrados hacia prácticas comunitarias e individuales. Por lo que mostrar 

su maleabilidad y ductibilidad tanto de la mayordomía como de la ecología, lo cual 

ha sido nuestro objetivo en este texto, se ha visto que poco ha importando la afinidad 

doctrinal o coherencia de significado respecto a lo teológico, lo cual como se mostró, 

puede ir desde una cuestión básica: La administración. A una toma de conciencia y 

accción en cuanto a los bienes, el producto del trabajo y la naturaleza,  y orientar a 

los creyentes hacia proyectos de vida trascendentales, que bien puede ser bajo un 

tinte ecuménico o un marco ortodoxo, pero que llevan consigo el fortalecimiento 

personal y doctrinal impulsado por los propios creyentes, complementando muchas 

veces la búsqueda personal del sentido de existencia y de significación en este 

mundo, donde el creyente se coloca frente a sus problemas. En este sentido, es 

que hablamos del giro ecológico de la mayordomía, como un movimiento entre la 

teología y la espiritualidad y el entorno ecológico y social que sirve de casa común. 

En “Laudato Si”, Juan Pablo II señaló que la pobreza de las naciones y la 

destrucción del planeta es causa de la injusticia y la desigualdad.  

Para los mormones, la desgracia del hombre es consecuencia de su desobediencia 

y la única forma de sobrevivir a la destrucción ecológica es construyendo el propio 

porvenir siguiendo los principios de la autosuficiencia.  

 En el caso de los metodistas, señalan que el equilibrio ecológico, es 

responsabilidad del hombre quien tiene como parte de su misión apoyar, incentivar 

y participar en las iniciativas en defensa de la preservación del medio ambiente. 

Desplegando acciones (principalmente educativas) que liberen de las injusticias y 

males sociales que se manifiestan en la sociedad.  

Como se puede apreciar, hablar de mayordomía no solo se trata un área aislada de 

la vida religiosa, sino se aborda dentro de un sistema complejo de creencias 

vinculadas a un proyecto de vida terrenal y trascendental. Aquí es necesario apuntar 

que el pecado es el que desorganiza, destruye esa casa común “oikos”, y genera 

no sólo la contradicción entre Dios y el ser humano, sino también entre el ser 

humano y el medio ambiente, y entre el ser humano y otro ser humano. Es por ello 



59 

 

que en este tema de la mayordomía, la ecología y la espiritualidad tienen una fuerte 

reflexión en las agrupaciones religiosas, porque la salvación es interiorizada por sus 

feligreses, de manera tal, que el discurso teo-ecológico, en este contexto puede 

llegar a convertirse en una nueva forma de fe y de estilo de vida, incluso, en una 

creencia que puede determinar la manera de ser y estar en el mundo, de preservar, 

prever, temer y esperanzar. Y es que, tal como se puede observar en los casos 

presentados, preservar el ambiente no será simplemente una tarea altruista, 

formará parte de un proyecto más grande, de una encomienda mayor: La de cuidar 

del planeta, de nuestros cuerpos y nuestras familias. 

En este contexto “el fin de los tiempos” pasa de ser una metáfora o recurso simbólico 

poco útil, a ser una afirmación llena de fuerzas y significados, empoderando por un 

lado el mensaje profético y por el otro, justificando el discurso ecológico, lo cual 

termina confluyendo en lo que hemos llamado el giro ecológico de la mayordomía. 

66  

Es importante tener en cuenta que en la mayoría de las agrupaciones religiosas no 

es frecuente escuchar sobre eco-teología, pues aún hay temas que parecen tener 

más prioridad como el aborto, el ejercicio de la sexualidad, la defensa de la 

moralidad, sin embargo, es cada vez más evidente la armonía entre cuidar de uno 

mismo y ser responsable con el medio, entre comer bien y cuidar de los animales, 

entre mantenerse sano y mantener el ambiente en buenas condiciones, entre la 

justicia, la equidad y la conciencia ambiental. Tal vez con esto solo quede pensar 

que las religiones están afrontando desafíos que ahora en la modernidad se nos 

encaran como imposibles de afrontar, pero que siempre han estado allí: Comer, 

cuidar, administrar, responsabilizarse, sobrevivir, vivir y cuidar. Quizás sea por ello 

que la idea de paraíso no es algo que quedó en el pasado, sino que representa un 

                                                           
66 Los mormones creen que viven en los últimos tiempos, por eso cuidan su alimento, almacenan comida, 

ahorran lo que gastarían en un restaurante, donan a los almacenes de la iglesia confiados en que podrán disponer 

de esos bienes al llegar el día final, crean sus propios almacenes, aprenden a proveerse de alimento, hacen barras 

energéticas con sobras y aplican conocimientos de agronomía para no tener que depender de otros. El discurso 

teológico finisecular de los mormones los hace ser precavidos y autosuficientes, buscar su independencia a 

través del estudio y el trabajo empoderándose así hacia tiempos difíciles y hacia las distintas pruebas de la vida. 

En el caso del mormón la práctica y el discurso terminan confluyendo en un proyecto de vida que se valida una 

y otra vez por su eficacia. 

 

 



60 

 

desafío para los creyentes y para todo ser humano en la expectativa de un futuro 

mejor.  

 

 

Bibliografía  

Álvarez, Patxi, 2015, “La Compañía de Jesús y la ecología”, en Bellucci, Giuseppe, 

(ed.), Anuario de la Compañía de Jesús, Roma, Italia, Curia Generalicia de la 

Compañía de Jesús, pp. 8-12. 

 

Arquidiócesis de México, 1995, Evangelización de las Culturas en la Ciudad de 

México, México, Arquidiócesis de México, II Sínodo de la Arquidiócesis de México,  

 

Avery, William, 1995, A History of Stewardship, Chicago, Evangelical Lutheran 

Church in America. 

 

Brattgård, Helge, 1963, God's Stewards: A Theological Study of the Principles and 

Practices of Stewardship, Minneapolis, Augsburg Publishing House. 

 

Briggs, Edwin, 1969, Theological Perspectives of Stewardship, Evanston, III, The 

General Board of Laity, The United Methodist Church. 

 

Buber, Martin, 1922, Ich und du, Berlín, Schocken Verlag. 

 

CELAM, 1979, La evangelización en el presente y futuro de América Latina, In III 

Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, Puebla, Consejo Episcopal 

Latinoamericano. 

 

Colbert, Don, 2011, ¿Qué comería Jesús?: El mejor programa para comer bien, 

sentirse bien, y vivir más, Nashville, Grupo Nelson. 

 



61 

 

Fundación Encuentro, 1989, Paz, justicia e integridad de la creación, Madrid, 

Fundación Encuentro, Servicio de Documentos. 

 

Forte, Valentim Ismael, 2011, “Metodismo, meio ambiente e a questao da ecología”, 

en 9 Mostra Académica, UNIMEP, Tema Ambiente y sustentabilidad, Brasil, en 

línea: http://www,unimep,br/phpg/mostraacademica/anais/9mostra/3/198),pdf  

(Consultado el 19 de Marzo de 2018),  

 

Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 2012, Se reúnen once 

tradiciones religiosas por la Paz y la Ecología, México: Iglesia de Jesucristo de los 

Santos de los Últimos Días, en línea: 

https://www,saladeprensamormona,org,mx/articulo/se-re%C3%BAnen-once-

tradiciones-religiosas-por-la-Paz-y-la-Ecolog%C3%ADa (Consultado 23 de Febrero 

de 2018). 

 

Iglessia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 2018, Doctrina y 

Convenios, EUA., Intellectual Reserve I,N,C. 

 

López, Pilar, 2007, “La argumentación discursiva en textos jurídico-administrativos 

(SS, XV y XVI)”, Estudios Humanísticos, Filología, 29: pp. 169-193. 

 

Mutolo, Andrea, 2016, “Hacia una conciliación entre la Iglesia Católica y el Estado: 

el Arzobispado de México y el Departamento del Distrito Federal después del sismo 

de 1985”, Cuicuilco, 23 (67): 37-5. 

 

Nina, Eduard, 1970, Tradiciones macorisanas, La Romana, Rep, Dominicana,  Imp, 

de la Rosa. 

 

Olimón, Nolasco, 1990, Tensiones y acercamientos: La iglesia y el estado en la 

historia del pueblo mexicano, México, Instituto Mexicano de Doctrina Social 

Cristiana. 

http://www.unimep.br/phpg/mostraacademica/anais/9mostra/3/198.pdf
https://www.saladeprensamormona.org.mx/articulo/se-re%C3%BAnen-once-tradiciones-religiosas-por-la-Paz-y-la-Ecolog%C3%ADa
https://www.saladeprensamormona.org.mx/articulo/se-re%C3%BAnen-once-tradiciones-religiosas-por-la-Paz-y-la-Ecolog%C3%ADa


62 

 

 

Runyon, Theodore, 2002, La nueva creación: teología de Juan Wesley hoy, 

Traducción de Cristina Paixão Lopes, San Bernardo del Campo, Brasil. 

 

Schmemann, Alexander, 1973, For the Life of the World: Sacraments and 

Orthodoxy, Nueva York: St Vladimir's Seminary Press, pp.  16-17. 

 

Starcman, Graciela Kohan, 2008, “Judaísmo y Ecología en los textos sagrados y su 

práctica en la realidad”, en I Congreso Internacional de Ecología y Religiones: 4-6 

de marzo de 2008: actas del congreso pp. 121-138, Granada, Grupo Editorial 

Universitario. 

 

Waugh, Frank, 1919, Country Planning, Baltimore: Proceedings of First National 

Country Life Conference. 

 

Wunderlich, Gene, 2004, “Evolution of the stewardship idea in American country 

life”, Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 17 (1): 77-93. 

 

  



63 

 

4. La praxis de la mayordomía ambiental 
 

Resumen 

Con un enfoque procedente de la geografía de la religión, este trabajo tiene por 

objeto mostrar progresivamente las distintas iniciativas y programas de cuidado del 

medio ambiente o mayordomía ambiental que distintas denominaciones 

judeocristianas han puesto en marcha, desde hace más de 150 años, para intentar 

menguar la crisis ambiental y demás problemas ecológicos derivados. Para ello el 

texto ha quedado dividido en dos secciones: en la primera sección se documentan 

brevemente algunos hechos históricos de la mayordomía ambiental; en la segunda 

sección se describen, propiamente los ejemplos más significativos en relación a la 

práctica de la mayordomía ambiental que han tenido lugar durante el siglo XX y lo 

que va del XXI. Los resultados más imperiosos señalan que si bien es cierto que 

son pocos los grupos judeocristianos que practican la mayordomía ambiental, su 

praxis ejemplar ha perdurado, en la mayoría de los casos documentados, más de 

un cuarto de siglo. Lo cual es un aliciente, unas guías de referencia en torno cómo 

podría retomarse la práctica de la mayordomía ambiental en aras de evitar el 

etnoecocidio rampante que vive nuestro mundo en este siglo.  

 

Palabras clave 

Geografía de la Religión, Teología Ecológica, Mayordomía Ambiental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 

 

Introducción 

Ciertamente, en términos generales, la historia del pensamiento filosófico y 

teológico e incluso la del derecho natural se ha acotado sólo a las relaciones entre 

hombres o entre instituciones humanas, excluyendo de forma sistemática, de dicho 

metarelato, todos los ejemplos de relaciones entre instituciones humanas y la 

naturaleza o entre personas y elementos de la naturaleza, como es el caso de 

algunas figuras de la iglesia, hoy casi olvidadas67.  

 

En la misma tesitura se puede argumentar que, si bien es cierto que con algunos 

mitos y fábulas se abordan tales relaciones entre elementos naturales y seres 

humanos, en general, su uso no ha sido para ponderar algún principio de orientación 

en caso de crisis ambiental, sino más bien para criticar algún aspecto de la vida 

social, de la estructura o de la justificación social. Incluso muchos han culpado a 

algunos mitos de ser el origen del etnoecocidio que vive en estos tiempos la 

humanidad. Esos argumentos sojuzgadores en realidad confunden la utilidad de los 

mitos con el uso secular que le han impreso las instituciones modernas.  

 

Al respecto White (1967) señala que el origen del uso secular de Génesis 1:28, 

vinculado a la destrucción de la naturaleza, tuvo lugar hacia el año de 1066, y que, 

a partir de allí el cristianismo, como institución, poco a poco se volcó al 

antropocentrismo. Por tal circunstancia White urgió a reinterpretar tal cuestión, 

mientras que Amery (1972), luego de señalar que casi todas las invenciones 

medievales eran respetuosas con el medio ambiente, rudimentariamente intenta 

explicar cómo la ética del ideal ascético monástico poco a poco mutó o cedió paso 

a dos vertientes secularizadas del cristianismo que terminaron por profanar a la 

naturaleza: 1) el calvinismo protestante y 2) la indulgencia católica.  

 

                                                           
67 El objetivo no es defender un ateísmo práctico, sino más bien señalar que el cuidado del 

medio ambiente ha sido una forma práctica mediante la cual algunos personajes, del mundo 

occidental, han usado para adorar a su Dios, en su faceta de creador de la naturaleza.  



65 

 

De forma similar, Drewermann tras señalar que San Francisco en realidad no se 

preocupaba por los animales, sino que más bien, eran para él símbolos o 

destinatarios del mensaje divino de Cristo (Münk, 1987), Drewermann (1981),  dice 

que el antropocentrismo ilimitado del cristianismo es la fuente principal de la 

destrucción humana de la naturaleza, en otras palabras, dice que la religiosidad ha 

sido reemplazada secularmente por la humanidad.  

 

Es útil señalar que el inicio de la secularización varia de autor en autor y de disciplina 

en disciplina, por ejemplo, en economía, el consenso acepta la secularización a 

partir del siglo XIX, mientras que en historia el consenso se decanta por el siglo XI. 

En el campo teológico, Udo Krolzik propone que tal secularización se produjo en el 

siglo XVI, pero que cobró celeridad a comienzos del siglo XIX (Bondolfi, 2001). En 

realidad, la secularización de la naturaleza es tan vieja como el propio credo judeo-

cristiano. Forman un par dicotómico, distinguible mediante gramática generativa 

transformacional.  

 

Por ejemplo, en Números 22: 28 “En ese momento el Señor hizo que el asna 

hablara, y que le dijera a Balaam: - ¿Qué te he hecho? Con ésta van tres veces que 

me pegas” (Figura 1a). Es decir, un miembro no humano de la creación, a nombre 

de toda la creación y de forma a temporal le dice a la humanidad ¿Qué te he hecho? 

Independientemente de los motivos ¿Quién no ha matado una hormiga, una 

bacteria o algún otro ser de la creación?   Por eso Pablo señala en Romanos 8: 22 

“Porque sabemos que toda la creación gime a una, y a una está con dolores de 

parto hasta ahora”. O Mateo 22: 20-21 “Entonces les dijo: ¿De quién es esta imagen, 

y la inscripción? Le dijeron: De César. Y les dijo: Dad, pues, a César lo que es de 

César, y a Dios lo que es de Dios”. Es decir, la imagen a la que multitudes se ceñían 

ya hace 2 mil años, no es la imagen de Génesis 1:26.  

 

En resumen, las formas seculares tendentes a destruir la creación, de algún modo, 

fueron contenidas, al menos durante los últimos dos milenios, sin embargo, la 

extinción de especies animales que cobró notoriedad jurídica precisamente en el 



66 

 

siglo XX, nos revela que tales formas seculares están desatadas, como lo señalaron 

a su manera White, Amery y Drewermann. De allí la importancia de confeccionar 

una cronología de datos históricos, teológicos y filosóficos, ligados al cuidado de la 

creación, de utilidad para señalarlos como guías de acción para revalorar en su justa 

dimensión a la creación, naturaleza, medio ambiente o ecosistema antropogénico. 

 

Los avatares históricos de la mayordomía ambiental 

Este es un recuento no exhaustivo, sino indicativo, no se pretende realizar un 

compendio, más bien, siguiendo por una parte la microhistoria de Carlo Ginzgurg, y 

por otra la narrativa comparada de Idries Shah, se busca extraer los pocos indicios 

ligados al cuidado de la creación que a lo largo de la historia occidental los han 

pronunciado filósofos, mártires, teólogos, poetas, militares y científicos, pero que 

extrañamente aun no figuran en ninguna versión moderna, aséptica, de historia 

ambiental68. 

 

Quizá en el Prometeo de Hesíodo o en el dialogo con la zorra de Esopo no se note 

tanto la crítica al antropocentrismo como en Diógenes de Sinope, cuando éste le 

dice a Alejandro Magno:  "Quítate de donde estás que me tapas el Sol". Estas 

primeras críticas al antropocentrismo, valoración o reivindicación del 

cosmocentrismo compiten con la historia de los Recabitas que cuenta Jeremías 35:7 

"No edificaréis casa, ni sembraréis simiente, ni plantaréis viña, ni poseeréis ninguna, 

sino que habitaréis en tiendas todos vuestros días, para que viváis muchos días en 

la tierra donde sois peregrinos". En efecto, los hijos de Recab se caracterizaban por 

oponerse al sedentarismo de los agricultores69, porque lo asociaban con la 

corrupción de la vida religiosa (Glaire, 1847). 

                                                           
68 Es importante recordar que la escisión disciplinar propia de la modernidad ha terminado 

por dividir a la Gran Ciencia en múltiples disciplinas (Bauman, 1997), extremadamente 

especializadas pero carentes del sano ejercicio interdisciplinario, por tal motivo la relación 

existente entre el tema “cuidado de la creación”  y el de “historia ambiental” no han sido 

cotejados en su justa dimensión. 
69 Esto puedo sumarse a Zerzan (2016) y su apología de la vida prehistórica y del hombre 

primitivo que sin tecnología tenía una mejor calidad de vida. 



67 

 

 

Hacía el año ocho d. C., Publio Ovidio Naso, recordaba a Atis, una deidad de la 

vegetación cuya conexión entre su muerte y un árbol era concebida para simbolizar 

el ciclo por el cual la vegetación se reduce en los meses de otoño e invierno y 

regresa en la primavera. Mientras que hacia el 118 d. C., San Eustaquio, un militar 

converso cristiano que devino a mártir, frecuentemente se le asociaba con Apsat, 

una deidad de la mitología georgiana, patrona de los animales de caza. El mito dice 

que Eustaquio oyó la voz de un cervatillo que le decía: “¿por qué me persigues? Yo 

soy Jesucristo que morí por tu amor; y ahora te deseo salvar" (Sayol, 1853) Nótese 

el parecido, sobre todo de este último con Números 22: 28 y Hechos 9:3-4.  

 

Hacia el año 379 Basilio el Grande, mediante una carta, confesaba que, en la 

naturaleza, lejos del mundo habitado, la gente llega a ser libre. De modo que, 

recientemente, a él se le atribuye el origen del estilo de vida monacal, del ideal 

ascético ya sea aislado en un desierto o en las cumbres de las montañas boscosas. 

Donde pese a la adversidad se puede vivir del cultivo y cría de ganado, pero, 

conjuntamente, es menester rendirse a la vida de contemplación en soledad en las 

montañas (Ritter, 2009). Nótese el deseo de retornar al estilo de vida de los 

Recabitas bíblicos.  

 

También es importante señalar la crítica obsesiva de San Agustín hacia el 

maniqueísmo, el paganismo y hacia aquellos que idolatraban y creían que los higos 

lloraban al ser arrancados (Confesiones III. 18),  (Agustin & Encuentra, 2010) al 

tiempo que asistían al circo a ver combates sangrientos entre fieras salvajes y seres 

humanos. Igualmente es útil recordar sus reflexiones en torno a los desastres que 

temen los agricultores debido a que sus cultivos siempre están a merced del clima, 

el suelo y de los animales. Cuyos hombres comúnmente se sienten orgullosos 

cuando tales cultivos están ya reunidos y alojados en sus graneros. Sin embargo, a 

algunos, la repentina avenida de un río los obliga a huir de tal furia, al tiempo que 

les arrebata sus graneros con todo y cosecha de trigo (Ciudad de Dios XX. 22-23) 



68 

 

(Agustin & Montes, 2011). Al parecer, en parte, esas experiencias, hacia el 388, lo 

motivaron a retirarse e intentar vivir una vida monástica.  

 

Lo trascendente aquí es que tiempo después, todo ello, le llevo a señalar que la 

naturaleza adquiere su valor y dignidad intrínsecos, no en virtud de su propio e 

inherente misterio, sino a la luz de haber sido creada por un buen Creador, desde 

el principio hasta el fin de los tiempos, como evolucionando hacia una glorificación 

futura que es su destino lleno de esperanza (Horski, 1998). Nótese que San Agustín, 

en sus Confesiones, explora el conocimiento de Dios a partir de las creaturas 

(Chávez, 2012) y que en Ciudad de Dios advierte una vanidad antropocéntrica que 

suele maldecir a la Creación ante situaciones de desastres. 

 

En el 540 San Benedicto de Nursia escribía su regla monástica. Una guía para el 

aprovechamiento de la luz solar según las distintas estaciones del año, para 

conseguir un equilibrio entre el trabajo (principalmente trabajo agrario), la 

meditación, la oración y el sueño. Llama poderosamente la atención el capítulo 39° 

dedicado a la Ración de Comida70, en donde se señala: que todos deben renunciar 

a comer carne de animales de cuatro patas, excepto los enfermos muy débiles 

(García, 2000). Tal observancia es solo una exegesis del ayuno de Daniel 1:8-19. 

 

En el apócrifo de pseudo-Mateo, escrito hacia 625 d. C., se comenta que, en su 

viaje de regreso a Belén, María, la madre de Jesús, vio acercarse a ellos unos 

leones, panteras y otras bestias salvajes, lo que le provocó miedo. Pero el niño 

Jesús le dijo: No temas, madre; porque no vienen a hacerte daño, sino que se 

apresuran a servirte a ti y a mí (Roberts, Donaldson, Coxe, Box, & Theodotus, 1886). 

Luego, el niño Jesús le habló a una palma datilera para que se inclinase, y ésta se 

mantuvo así para que comieran. La palma esperó así hasta que le ordenó levantarse 

de nuevo (Figura 1b).  

                                                           
70 El señalamiento es reiterativo, puesto que en el Capítulo 36º: “Los hermanos enfermos”, 

se señala que: los enfermos muy débiles podrán tomar carne, para que se repongan; pero, 

cuando ya hayan convalecido, todos deben abstenerse de comer carne, como es costumbre. 



69 

 

 

En tanto que en el apócrifo Transitus Mariae, escrito hacia el 400 d.C., se cuenta 

que el señor Jesús, montado en un carro de serafines que lo vestían de gloria, se 

aproximó a la virgen María, y todas las criaturas se inclinaban ante ella71. y dijo el 

Señor: “¡Oh María, celebrada en todo el universo!  y ella dijo: Aquí estoy, Señor. y 

él le dijo: Levántate y mira lo que mi Padre me ha dado” (Smith, 1902).  Considérese 

el parecido de ambos apócrifos con Génesis 37:9 “Soñó aun otro sueño, y lo contó 

a sus hermanos, diciendo: He aquí que he soñado otro sueño, y he aquí que el sol 

y la luna y once estrellas se inclinaban a mí”.  

 

La confusión cosmogónica entre el respeto o cuidado de la creación y la idolatría de 

la naturaleza, a lo largo de la historia de la humanidad, ha sido muy fina, de allí el 

celo de algunos cristianos como el obispo Martín de Dumio quien en 580 señalaba 

cómo algunos hombres creían que los elementos de la naturaleza no habían sido 

creados por Dios para uso de los hombres, sino que, suponían que habían nacido 

por sí mismos, y por ende tales paganos hacían sacrificios en los elevados montes 

y en las selvas frondosas (Barros, 1999). 

 

Pese a tal riesgo, el cuidado de la creación siguió practicándose entre los distintos 

credos religiosos, por ejemplo, éste quedó asentado en un conjunto detallado de 

reglas formuladas en 633 d. C., por el califa Abu Bakr (suegro de Mahoma) para la 

conducta islámica durante la guerra: No hagas daño a los árboles, ni los quemes 

con fuego, especialmente a aquellos que dan fruto. No mates a ninguno de los 

rebaños del enemigo, excepto para tu comida (Aboul-Enein & Zuhur, 2004). 

Mientras, en las pequeñas Islas Farne, ubicadas al norte de la Gran Bretaña, el 

obispo anglosajón San Cutberto de Lindisfarne hacia el año 676 promulgaba una de 

las primeras legislaciones para la protección de aves silvestres (Rees, 2018).  

 

                                                           
71 Algunas versiones en español del Transitus Mariae dicen: “y todas las criaturas se 

inclinaban ante él”. 



70 

 

Otra temprana legislación encaminada a cuidar el medio ambiente tuvo lugar en el 

año de 694, cuando el rey Ine de Wessex, de enérgicas convicciones cristianas, 

impuso fuertes multas por la destrucción de árboles, haciendo una distinción entre 

si el árbol fue derribado por el hacha o por el fuego; en el último caso, la multa era 

el doble, ya que la madera ya no era utilizable. Una década después, en 711, cuando 

los gobernantes cristianos visigodos de España se preocuparon por la conservación 

de los recursos hídricos, incluyeron en el código legal la penalización a cualquier 

persona que dañara molinos y estanques o que se dedicara al robo de agua de los 

arroyos (Aberth, 2013). Sin olvidar que el papa Gregorio III hacia 732 prohibió comer 

carne de caballo.  

 

Un ensayo aparte merece Eriugena, un agustiniano neoplatónico muy cristiano y de 

una devoción profunda de amor por Jesucristo, quién hacia 877 entendía por 

“naturaleza" no solo la creación, sino toda la realidad, incluido Dios (Jeauneau, 

1996). Asume una autorrevelación de Dios mediante la creación (Kijewska, 2006). 

Realiza una tetra división de la naturaleza no para ver a Dios como un género de la 

creación, o a la creación como una especie de Dios, sino para declarar 

expresamente que Dios y la creación no deben entenderse como dos diferentes 

[como lo hizo la filosofía moderna], sino como uno y lo mismo; Porque ambos existen 

en Dios, así como al mismo tiempo Dios es creado en la creación y en ella se 

manifiesta. De hecho, Eriugena protesta contra una interpretación panteísta, pues 

sabe que hay una diferencia entre creador y creación, es decir, en la medida en que 

lo creado es la apariencia de Dios  (Pachas, 2004), es decir, se sabe que es Dios 

sólo a través de las cosas que ha creado, o sea, sólo se le conoce por teofanía o 

manifestación (Erigena, 1987). Nótese que de cierto modo intuía los excesos en que 

cayó la humanidad luego de que ésta decidió secularizar la naturaleza.  

 

Al comenzar el primer milenio, la tradición judía desconfiaba del antropomorfismo 

religioso y de los peligros en los que había caído éste, por tanto, Gabirol o Avicebron 

cerca de 1058 creó un método ecléctico humanista universal para superar la división 

pasiva entre Ser y Creación. Describió una especie de emanación en la que Dios 



71 

 

en todo tiempo juega un papel activo, por ejemplo, cuando contemplamos todas las 

creaciones creadas por él, se puede determinar que él existe. De ese modo dedujo 

a la creación sin necesidad de una incondicional división del mismo Dios creador, 

de esa manera reintrodujo el núcleo del monoteísmo judío dentro de un marco 

panteístico neoplatónico, dígase una especie de “panteísmo judío”, donde el todo 

está incluido en Dios, pero Dios es más que el mundo antropocéntrico que algunos 

creen que es el todo. De allí su sentencia de tener cuidado de no confundir la materia 

y forma universales con la materia y la forma de nuestro humilde mundo, desde otro 

ángulo, el alma universal comprende tres almas: el alma vegetativa, el alma animal 

y el alma racional (Gabirol, 2005), por lo que sencillamente, Dios en otro planeta 

está trabando la era jurásica, y el hombre sólo puede imaginarlo. 

 

No está de más señalar que tanto las reflexiones de Garibol como las de Ugo di San 

Vittore72 tuvieron notable influencia en sus coetáneos, incluido San Francisco, por 

ejemplo, en 1113 el primer arzobispo de Santiago, Diego Gelmírez, decretaba, para 

la provincia de Santiago, que todos los sábados, a excepción de los de Pascua y 

Pentecostés, los presbíteros, caballeros y campesinos, que no estuviesen 

legítimamente ocupados, se reunieran para perseguir y ahuyentar a los lobos, no 

para matarlos, sino solo para ahuyentarlos (Barros, 1999); luego, en 1179, 

Hildegarda de Bingen advertía sobre la degradación ambiental, sobre la cual 

recomendó y exigió un tratamiento cuidadoso de la naturaleza (Marder, 2021). En 

el siglo XIII, algunos elementos del cuidado de la creación, de la naturaleza, 

trascendieron del ámbito teológico al campo político, por ejemplo, en el mismo año 

de 1225, en que San Francisco publicaba su Cántico de las criaturas (Figura 1c), 

Alfonso IX concedía a los vecinos de las riberas del río Sil matar osos sólo dos días 

al año (Barros, 1999).  

 

                                                           
72 Quien hacia 1141 daba a entender que sí por revelación, Dios había dado al hombre la 

Biblia, por extensión, si Dios hizo a la naturaleza, la naturaleza también debe revelar la 

mentalidad divina (Hugo, 2014).  



72 

 

Es útil señalar que a comienzos del siglo XI resurgieron relatos en torno a sucesos 

milagrosos, dichas narraciones eran parecidas a las del inicio del cristianismo, a las 

del siglo IV de San Auxibio de Solias, quien luego de predicar se sentó bajo un árbol 

a descansar y dormir. De pronto, unas colonias de hormigas salieron del árbol y le 

cubrieron la cabeza, sin morderle, en señal de que la naturaleza no es hostil, sino 

obediente. Nótese el parecido semántico con Mateo 8:27. En efecto, nos referimos 

a milagros vinculados con elementos de la naturaleza, principalmente milagros 

ligados al reino animal, tales como: lobos, caballos, ovejas, perros, gatos, ratones, 

peces, abejas, moscas y langostas, la tabla 1 muestra una síntesis de los más 

conocidos.  

 

Tabla 1 

Sucesos ligados al medio ambiente 

Fecha 

aproximada Personaje Síntesis del suceso 

1000 

San Emigdio de 

Áscoli Hizo brotar agua de una montaña. 

1038 

San Emigdio de 

Áscoli En Italia se le conoce como patrono de las plagas. 

1050 

Santa Casilda de 

Toledo Convirtió alimentos en rosas. 

1270 San Isidro Labrador  

Milagros: del molino; yunta; lobos; olla y de la 

lluvia. 

1275 

Pelayo Pérez 

Correa  Milagro de la marcha del Sol. 

1286 

San Narciso de 

Gerona Milagro de las moscas. 

1293 

San Antonio de 

Padua Milagro de los peces. 

1508 San Andrés 

En Alemania se le conoce como patrono de la 

nieve. 



73 

 

1540 San Juan Bautista  En México es el patrón de los pueblos lluviosos. 

1579 

Santa Germana 

Cousin 

En Francia se le conoce como patrona de los 

pastores. 

1580 

San Martín 

Caballero 

En Argentina se le conoce como patrono de los 

caballos. 

1595 San Isidro Labrador  

En España y México se le conoce como patrono de 

los agricultores. 

1612 

San Drogó de 

Sebourg  

En Francia se le conoce como patrón de los 

pastores y el café. 

1660 

San Martín de 

Porres Se le reputó control sobre la naturaleza. 

1665 

San Brandán el 

Navegante 

Patrón de los marineros, se le representa con un 

pez en la mano. 

1673 San Ambrosio El Milagro de las abejas. 

1703 

San Emigdio de 

Áscoli 

En Italia se le conoce como patrono de los 

terremotos. 

1860 San Pedro 

En Perú se le conoce como patrono de los 

pescadores. 

1879 Santa Bernardita  

En Francia se le conoce como patrona de los 

pastores. 

Fuente: elaboración propia. 

 

 

En las últimas décadas del siglo XIII surgieron dos polos en torno al creador  y su 

creación: por una parte las reflexiones de Tomás de Aquino apuntaban a 

conceptualizar a Dios como un valor absoluto y a la naturaleza como un valor 

relativo (Barros, 1999); por la otra las reflexiones de Buenaventura de Bagnoregio, 

no diluían a la creación, al contrario ésta era pensada como pieza fundamental para 

conocer a su creador, Buenaventura recomendaba una exégesis del libro de 

Sabiduría, en particular Sab 13,5-9 (Chávez, 2012).  

 



74 

 

El cuidado de la creación, poco a poco cayó en desinterés, no obstante, existen 

algunas evidencias que demuestran que, del siglo XIII al XVI, algunos nobles 

imitando los decretos de 1237 del arzobispo de Salzburgo73, se preocuparon por 

conservar o salvar de la destrucción a algunos elementos de la creación que en 

esos momentos ya mostraban signos de extinción, tal es el caso de los bosques.  

 

Por ejemplo, en 1284, Alfonso X prohíbe realizar quemas agrícolas so pena de 

muerte a quién queme montes; en 1351, Pedro I de Castilla decreta la pena de 

muerte para quien cortarse, derribarse  o quemase arboles de pinares o encinares 

para transformar el bosque en campo de cultivo; en 1457, Enrique IV ordena que la 

plantación de robles, nogales, castaños, fresnos y hayas se haga a tres brazadas 

de la tierra labrada; o bien, en 1569, Felipe II hace efectivas las Ordenanzas de 

Santiago de Compostela, y ordena que ninguna persona sea osada de echar en las 

fuentes, pilas o estanques, ningún tipo de inmundicia, ni lavar en ellas ningún tipo 

de cuero, ropa, carne, verdura o pescado (Barros, 1999).  

 

De manera concomitante, la agenda y visión antropocéntrica, se tornó dominante y 

poco a poco fue secularizando a la creación y desplazando la agenda de los ciclos 

de la naturaleza y de las estaciones del año, por ejemplo, en 1486 un caballero 

feudal argumentaba que ni porque lloviera, nevara o helara, ni por todas las 

tempestades del mundo, dejaría de hacer sus labores (Barros, 1999). Y en 1532 

Francisco de Vitoria negó a las criaturas irracionales, argumentando que éstas no 

podían tener derecho porque no pueden padecer injuria (Cendejas, 2020).  

 

Se puede afirmar que desde el siglo XVI al presente, las críticas teológicas al 

antropocentrismo se tornaron una labor aislada, sin apoyo institucional, por lo que 

cabe recordar cronológicamente algunas de ellas. Por ejemplo, en 1670 Blaise 

Pascal le recordaba a la humanidad que el hombre es la cosa más frágil de la 

naturaleza (Hooykaas, 1999); en 1713 William Derham le recordaba al mundo que 

                                                           
73 El arzobispo de Salzburgo, Eberhard von Regensberg, en 1237 prohíbe el uso de talas para 

pastos en el valle de Gastein con la intención de proteger el bosque (Pallauf, 2006). 



75 

 

Dios fue el sabio conservador y superintendente del mundo natural, quien hizo a las 

personas a su imagen, como cuidadores y mayordomos en la tierra, por lo cual la 

humanidad ha de rendir cuentas el día en que el Señor llame (Merchant, 1990); en 

ese mismo siglo, en 1736 Joseph Butler decía que los científicos, que descubren 

que la naturaleza conduce a creer en Dios, también deberían lógicamente no 

encontrar dificultad en ser guiados por la Escrituras a creer en Dios (Hough, 1947).  

 

Luego, en el primer tercio del siglo XIX, se debe reconocer que surgió un tibio neo-

franciscanismo, como el practicado y recomendado por el santo ortodoxo Serafín 

de Sarov, quien hacia 1833 solía invitar a vivir una vida monástica, a plantar un árbol 

allí donde el topo hace sus hoyos, a construir la casa allí donde se calienta la 

serpiente, a convivir con los osos (Kaniuk, 2015).  

 

Pedagógicamente, se concluye este apartado con las reflexiones del jesuita 

Teilhard de Chardin (1956) quien nos recuerda que para apreciar la posición del 

hombre en la biosfera y del valor que éste representa en ella, se requiere 

previamente apreciar el lugar de la vida en la vasta complejidad construida del 

universo, y reconocer que el árbol de la vida no puede ser visto como un accidente 

superficial, que tal creación no puede ser vista como una progresión simplemente 

producto del azar, que la evolución da muestras de una sistematización altamente 

determinada. De allí su invitación a entender que ciencia y fe no están disociadas y 

que la ciencia contribuye a depurar la imagen de Dios. 

 

Ahora bien, estos son solo algunos ejemplos histórico-teológicos vinculados, de 

forma trascendente, a la mayordomía ambiental, dígase el cuidado de la creación, 

misma que algunas pequeñas denominaciones religiosas han puesto en práctica 

desde el siglo XIX hasta nuestros días, y que sorprendentemente, pese a los 

avatares políticos por los que suelen transitar, su compromiso, por cuidar 

palmariamente a la creación, ha perdurado más de tres décadas. Por lo que bien 

merecen ser descritas a modo de ejemplos concretos en torno al cuidado de la 

creación.  



76 

 

Los contados casos de praxis de mayordomía ambiental 

En un sermón de 1832 José Smith aludía a Romanos 8: 22, al decir que la Tierra, 

la madre de todos los humanos poseía un alma dolorida por culpa de la maldad de 

sus hijos. Una década después, en otro sermón del 8 de abril de 1843, enseñaba 

que las almas de las bestias serían salvas en el cielo74. Ese fue el antecedente 

trascendental para que Brigham Young en 1847 llamara a congregarse, multiplicar 

y reponer la tierra, para lograr este objetivo, Young instó a los Santos para conservar 

plantas y animales nativos de Norte América, pero también para aumentar la 

diversidad de las creaciones de Dios, al tiempo que le recordaba a la humanidad 

que tales criaturas fueron todas diseñadas para ser preservadas por toda la 

eternidad (Alexander, 1994).  

 

En Salt Lake City, algunas personas de la congregación atendieron la advertencia 

de Brigham Young, generalmente sin estímulo, de aumentar la diversidad de plantas 

y animales a través de la introducción de especies exóticas proporcionadas por 

viveros que se habían abierto en varias localidades. Tan ansioso estaba Young por 

aumentar la variedad de frutas que llamó a Charles H. Oliphant para operar un 

vivero como un deber religioso (Alexander, 1994).  

 

Pese a que el punto de vista de los lideres mormones, José Smith y Brigham Young, 

tenía poca relación con el clásico agrarismo americano o con el capitalismo del siglo 

XIX, al grueso de la congregación le costaba trabajo asumir que la tierra, la gente, 

los animales y vegetales constituían organismos vivos con alma, que no podían ser 

considerados posesiones y mucho menos mercancías. De allí que el clérigo Orson 

Hyde hacia 1865 haya deplorado la destrucción de la vegetación en los valles de 

Utah, además de haber reprendido a la gente  de su congregación por el daño 

causado por el pastoreo excesivo (Alexander, 1994).  

 

                                                           
74 Se sabe que Joseph Smith también vinculó la destrucción desenfrenada de los seres vivos 

con la moralidad personal, además denunció como perversa la destrucción de todos los 

animales, al mismo tiempo se opuso a toda matanza de animales por deporte (Alexander, 

1994). 



77 

 

Más adelante, la lucha por el cuidado de la creación se intensificó, por ejemplo, en 

una reunión general especial del sacerdocio de los Santos del 7 de abril de 1902, 

los mormones votaron a favor de retirar del mercado todas las tierras públicas 

situadas fuera de las ciudades de Utah para protégelas del pastoreo y otros daños 

ambientales; mientras que en 1914 la Iglesia de Santos de los Últimos Días ejerció 

presión para la creación en febrero de ese año de la oficina de inspección de humo 

con la intención de emitir multas a los residentes y negocios que contaminaban el 

aire (Alexander, 1994).  

 

Es probable que el periodo de belicosidad de la primera mitad del siglo XX haya 

limitado de forma directa o indirecta las acciones y prácticas tendentes al cuidado 

de la creación, tal hecho explicaría la aparente desaparición de tales movimientos y 

su tardía reaparición hasta 1978, año en que se creó el moderno monasterio de San 

Masseo, en Bose, cerca de Asís, un sistema monacal adherido al modelo 

franciscano de vivir con sencillez, solidaridad y en hermandad con la naturaleza 

(STEIG, 1988).  

 

Al año siguiente, en 1979, las iglesias luteranas y menonitas del valle del Río Rojo, 

provincia de Manitoba, Canadá y estados de Dakota del Norte y Minnesota, Estados 

Unidos de América, se volcaron a promover de manera pública la ética de la 

mayordomía ambiental como un medio para abordar los graves problemas de 

contaminación que sufrían tanto las tierras como las aguas de dicha cuenca 

septentrional75 (Beavis, 1994). Dos años después, en 1981, la mayoría de los 

obispos de Costa Rica se pronunciaron a favor del cuidado de la creación y de la 

mayordomía ambiental (Serrano, 1991). Ya en perspectiva, este último hecho es 

importante, puesto que detrás de los eficientes programas de cuidado del medio 

ambiente que le han dado fama mundial a dicho país hay toda una teología 

ambiental que opera desde hace más de cuatro décadas.  

 

                                                           
75 Tales prácticas tácitas a favor del cuidado de la creación solo habían sido vistas en la India, encabezadas por 

el movimiento Chipko, un movimiento religioso Hindú liderado por mujeres, quienes en 1973 para salvar de la 

tala a su bosque se ataban a los arboles (Serrano, 1991). 



78 

 

Ahora bien, llama poderosamente la atención que desde 1986, el Departamento de 

Pesca y Océanos de Canadá, desde la óptica del concepto de mayordomía 

ambiental, año tras año, organiza el día del enverdecimiento, es decir, mediante 

este organismo ese gobierno ha entablado un dialogo respetuoso con 

denominaciones religiosas para intentar encontrar soluciones a la aparente 

incapacidad de nuestra sociedad para gestionar los usos humanos de los recursos 

naturales (Beavis, 1994). Nótese que, en Canadá, al igual que en costa Rica, detrás 

de las políticas medioambientales hay una lógica y una práctica viva de mayordomía 

ambiental. 

 

Otra práctica pionera, ligada al ejercicio de la mayordomía ambiental y al cuidado 

de la ceración data de 1988, cuando la Escuela Católica de Baviera Munich, diseñó 

e  impartió el primer curso de "Responsabilidad ante el medio ambiente y la 

creación" dirigido a todas las escuelas primarias y secundarias judeocristianas, 

principalmente católicas de Alemania (STEIG, 1988). En efecto, por tal circunstancia 

no es casualidad que Alemania sea pionera en la diversificación del uso de energías 

limpias, puesto que ese y el resto de sus programas medioambientales son 

operados por personas científica y espiritualmente comprometidas con el cuidado 

de la creación.  

 

De hecho, tanto la Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland o Constitución 

de la República Federal de Alemania, como la Constitution fédérale de la 

Confédération Suisse o Constitución Federal de Suiza, han inscrito el respeto a la 

dignidad de la creación o Würde der Kreatur entre los deberes fundamentales 

estatales (Hottois, 2009). Estas constituciones nacionales son las cartas magnas 

pioneras y francamente ecoteológicas, cuyo propósito no solo es cuidar animales 

sino reconocerles una  dignidad (Teutsch, 1995).   

 

Ahora bien, pocos saben que en la Declaración de Río sobre el Medio Ambiente y 

el Desarrollo efectuada en Río de Janeiro en junio de 1992, tuvo lugar una Reunión 



79 

 

Interreligiosa76, de donde surgió la propuesta del Fondo Mundial para la Naturaleza 

y la  Carta Universal de Administración Ambiental, la antecesora de la Carta de la 

Tierra  (Beavis, 1994).   

 

Empero, quizá la mayor acción concentrada de mayordomía ambiental de las 

últimas décadas sea la plantación de árboles en Etiopía. Al respecto, cuenta 

Stephen Rand, director del Fondo de Ayuda de la Alianza Evangélica (TEARFUND), 

que el gobierno etíope donó 500 hectáreas de tierra árida, tierras erosionadas y 

desoladas debido a la deforestación, mismas que la iglesia en coordinación con las 

comunidades locales cultivaron y terranizaron. Una década después, los pequeños 

brotes habían crecido hasta 10 metros de altura y lo que una vez fuera un paisaje 

parecido al lunar fue restaurado y transformado en un entorno productivamente de 

cuidado77. El gobierno quedó tan impresionado que le donó a la iglesia otras 500 

hectáreas de tierra (EEN, 2009). Este hecho es la raíz de la Iniciativa para la Gran 

Muralla Verde del Sahara y el Sahel78. 

 

Otra acción religiosa “radical” de mayordomía ambiental, tuvo lugar en 2018, en el 

pueblo de Pátzcuaro, Michoacán, México, cuando un grupo de monjas dominicas 

del convento de la Basílica de Nuestra Señora de la Salud decidió cuidar alrededor 

de trescientas salamandras endémicas y en peligro de extinción (Figura 1d), los 

Achoques, como se les conoce localmente a dichos anfibios, viven en un acuario 

contiguo al convento (Giller, 2018). 

                                                           
76 En dicha reunión se reconoció que los sistemas de producción tradicionales, basados en 

lógicas espirituales como el sistema de producción de arroz de la isla de Bali, son formas 

eficientes que durante milenios han sabido gestionar los recursos naturales (Beavis, 1994).  
77 En Anápolis, estado de Goiás, Brasil, la Unievangélica ha cuidado y destinado 30 hectáreas 

para la creación  del Sendero Ecológico Interpretativo Tucano (Toledo, y otros, 2019). Una 

forma original entre las instituciones religiosas para invitar a instituciones religiosas o civiles 

a imitar el cuidado de la creación. 
78 De gran calado, también han sido las gestiones iniciadas, desde el año de 1901, por el 

Fondo Nacional Judío para la plantación de árboles en Israel. 



80 

 

 

Figura 1. Acciones ecoteológicas: a) dialogo entre Balaam y una burra; b) salutación de las 

palmeras a Jesús; c) Predica de Sn Francisco a los pájaros; y d) Acuario de Pátzcuaro. 

Fuente: Elaboración propia con base en: Schedel, 1994; Limbourg, 1995; Bonaventure y Manning, 

2010 y Giller, 2018. 

 

Conjeturas 

Es un hecho que las feligresías de occidente sufren tanto de un antropocentrismo 

ilimitado y de una vanidad antropocéntrica que la aleja del cuidado de la creación. 

Quizá este hecho se deba que existe una serie de confusiones en torno al 

paganismo y panteísmo, confusiones que se usan para perpetuar la destrucción de 

la creación por parte de seudo cristianos. Para reducir el etnoecocidio es necesario 

que el grueso de las distintas denominaciones cristianas dirija su praxis hacia el 

cuidado de las especies en proceso de extinción, entre otras formas de cuidado de 



81 

 

la creación. Urge que todas las denominaciones religiosas retomen el papel de 

cuidadores y mayordomos en la tierra, que los líderes religiosos se convenzan y 

convenzan al grueso de la iglesia para asumir el cuidado de la creación e imitar 

modelos de vivir sencillos, solidarios y en hermandad con la naturaleza, además de 

promover de manera pública la ética de la mayordomía ambiental como un medio 

para abordar los graves problemas de contaminación. Al respecto, no hay que 

olvidar que detrás de los eficientes programas de cuidado del medio ambiente de 

Alemania, Suiza y Costa Rica, hay toda una teología ambiental operando. Tampoco 

hay que olvidar que las efemérides medioambientales no son días conmemorativos, 

sino días de acción real, momento vivo para terranizar irónicamente al planeta 

Tierra, donde la omisión de Romanos 8:22 entre otras directrices ecoteológicas ha 

contribuido a la desaparición de más de cien especies de la creación.  

 

 

Referencias 

Aberth, J. (2013). An Environmental history of the Middle Ages: The crucible nature. 

New York: Routledge. 

 

Aboul-Enein, Y. H., & Zuhur, S. (2004). Islamic rulings on warfare. Carlisle, 

Pennsylvania: Strategic Studies Institute. 

 

Agustin, S., & Encuentra, A. (2010). Confesiones. Madrid: Gredos. 

 

Agustin, S., & Montes, F. (2011). La Ciudad de Dios. México: Porrúa. 

 

Alexander, T. G. (1994). Stewardship and Enterprise: The LDS Church and the 

Wasatch Oasis Environment, 1847–1930. Western Historical Quarterly, 25(3), 340-

364. 

 

Amery, C. (1972). Das Ende der Vorsehung: die gnadenlosen Folgen der 

Christentums. Hamburg, Alemania: Rowohlt. 

 



82 

 

Barros, C. (1999). La humanización de la naturaleza en la Edad Media. Edad Media: 

revista de historia(2), 169-193. 

 

Bauman, Z. (1997). Legisladores e intérpretes. Sobre la modernidad, la 

posmodernidad y los intelectuales. Buenos Aires, Argentina. 

 

Beavis, M. A. (1994). Environmental stewardship: history, theory and practice 

workshop proceedings (March 11-12, 1994). Winnipeg: The Institute of Urban 

Studies. 

 

Bonaventure, S., y Manning, H. E. (2010). The life of St. Francis of Assisi: A 

biography of St. Francis of Assisi and stories of his followers. Charlotte, N.C: TAN 

Classics. 

 

Bondolfi, A. (2001). Ética del ambiente natural, derecho y políticas ambientales: 

tentativa de un balance y de perspectivas para el futuro. Acta bioethica, 7(2), 293-

315. 

 

Cendejas, J. (2020). Derecho subjetivo, naturaleza y dominio en Francisco de 

Vitoria. Cauriensia, 15, 109-137. 

 

Chávez, P. (2012). Conocer a Dios a partir de sus vestigios en la creación. San 

Agustín y San Buenaventura. Cuadernos de Teología, 4(1), 35-48. 

 

Drewermann, E. (1981). Der Tödliche Fortschritt : von der Zerstörung der Erde und 

des Menschen im Erbe des Christentums. Regensburg: Pustet. 

 

EEN. (2009). L’environnement. Canadá: Evangelical Environmental Network. 

Obtenido de 

http://archives.fmcic.s3.amazonaws.com/images/stories/who%20we%20are/docum

ents/position%20papers%20French/L-environnement%20-

revised%20Mar%202013.pdf 

 

http://archives.fmcic.s3.amazonaws.com/images/stories/who%20we%20are/documents/position%20papers%20French/L-environnement%20-revised%20Mar%202013.pdf
http://archives.fmcic.s3.amazonaws.com/images/stories/who%20we%20are/documents/position%20papers%20French/L-environnement%20-revised%20Mar%202013.pdf
http://archives.fmcic.s3.amazonaws.com/images/stories/who%20we%20are/documents/position%20papers%20French/L-environnement%20-revised%20Mar%202013.pdf


83 

 

Erigena, J. S. (1987). Periphyseon = The division of nature (Vol. 3). Montréal: 

Bellarmin. 

 

Gabirol, I. (2005). The fountain of life. Fons vitae. (A. B. Jacob, & L. Levin, Trads.) 

Stanwood, Washington: Sabian Pub. Society. 

 

García, M. (2000). Regla de nuestro padre San Benito. Saint-Nicolas-lès-Cîteaux, 

Borgoña, Francia: Biblioteca de Autores Cristianos. 

 

Giller, G. (31 de julio de 2018). Las monjas de México que pueden salvar a una 

salamandra en peligro. The New York Times. Obtenido de 

https://www.nytimes.com/es/2018/07/31/espanol/achoques-patzcuaro-

conservacion-monjas.html 

 

Glaire, J. B. (1847). Introduccion historica y critica a la sagrada escritura. Madrid, 

España: Imprenta de J. Felix Palacio. 

 

Hooykaas, R. (1999). The ‘Thinking Reed. En R. Cohen, J. Renn, & K. Gavroglu, 

Fact, Faith and Fiction in the Development of Science (págs. 343-372). Springer, 

Dordrecht. 

 

Horski, E. (1998). Augustine on Environment: Abiding in the Tranquility of Order. 

College of Saint Benedict and Saint John's University. Collegeville, Minnesota: Saint 

John's University. 

 

Hottois, G. (2009). Dignité et diversité des hommes. Paris: Librairie philosophique J. 

Vrin. 

 

Hough, G. (1947). The Natural Theology of In Memoriam. The Review of English 

Studies, 23(91), 244-256. 

 

Hugo, d. S. (2014). Didascalicon. Del arte de leer. Coyoacán, México: Colección 

Diecisiete. 

 

https://www.nytimes.com/es/2018/07/31/espanol/achoques-patzcuaro-conservacion-monjas.html
https://www.nytimes.com/es/2018/07/31/espanol/achoques-patzcuaro-conservacion-monjas.html


84 

 

Jeauneau, E. (1996). Iohannis Scotti seu Eriugenae, Periphyseon. Turnhout, 

Bélgica: Brepols. 

 

Kaniuk, C. (2015). Saints and the animals that served them. Syosset, NY:: Orthodox 

Church in America. 

 

Kijewska, A. (2006). Eriugena’s idealist interpretation. Eriugena, Berkeley, and the 

idealist tradition. En S. Gersh, & . Moran, Eriugena, Berkeley, and the idealist 

tradition (págs. 168-186). Indiana: University of Notre Dame Press. 

 

Limbourg, B. (1995). Les très riches heures du duc de Berry. Paris: Biblithèque de 

l'Image. 

 

Marder, M. (2021). Green mass: The ecological theology of St. Hildegard of Bingen. 

Stanford, California: Stanford University Press. 

 

Merchant, C. (1990). The death of nature. Women, ecology, and the scientific 

revolution. San Francisco: Harper & Row. 

 

Münk, H. J. (1987). Umweltkrise–Folge und Erbe des Christentums? Historisch-

systematische Überlegungen zu einer umstrittenen These im Vorfeld ökologischer 

Ethik. Jahrbuch für christliche Sozialwissenschaften(28), 133-206. 

 

Pachas, J. A. (2004). Influencia de Gregorio de Nisa sobre Juan Escoto Eriúgena: 

aproximación a partir del Periphyseon. Teología y vida, 45(4), 539-563. 

 

Pallauf, S. (2006). Wald und Forst im Erzstift Salzburg-Ein Beitrag zur Geschichte 

der landesfürstlichen Forstgesetzgebung. En G. f. Landeskunde, Mitteillungen der 

Gesellschaft für Salzburger Landeskunde (págs. 167-175). Salzburg, Austria: 

Gesellschaft für Salzburger Landeskunde. 

 

Rees, P. A. (2018). The laws protecting animals and ecosystems. Chichester, West 

Sussex, Reino Unido: Wiley Blackwell. 



85 

 

Ritter, A. M. (2009). Basilius und Augustin über natur und landschaft – ein vergleich 

basil the great and augustine on nature and landscape – a comparison. Studia 

Universitatis Babes-Bolyai-Theologia Orthodoxa, 54(2), 185-194. 

 

Roberts, A., Donaldson, J., Coxe, A. C., Box, G. H., & Theodotus, &. (1886). Fathers 

of the third and fourth centuries. Bufalo, Estados Unidos: Christian Literature Co. 

 

Sayol, J. (1853). La leyenda de oro para cada día del año: vidas de todos los santos 

que venera la Iglesia: obra que contiene todo el Rivadeneira mejorado, las noticias 

del Croiset, Butler, Godescart, etc. . Madrid-Barcelona: Librería Española. 

 

Schedel, H. (1994). Liber chronicarum. València; Vicent García. 

 

Serrano, V. (1991). Teología de la ecología. Quito, Ecuadro: Abya Yala. 

 

Smith, A. (1902). Apocrypha Syriaca. The Protevangelium Jacobi and Transitus 

Mariae. Londres: C. J. Clay & Sons. 

 

STEIG. (1988). Verantwortung in Umwelt und Schöpfung. Würzburg: Studiengruppe 

Entwicklungsprobleme der Industriegesellschaft (STEIG). 

 

Teilhard de Chardin, P. (1956). El grupo zoológico humano. Madrid: Taurus. 

Teutsch, G. M. (1995). Die "Würde der Kreatur": Erläuterungen zu einem neuen 

Verfassungsbegriff am Beispiel des Tieres. Berna: Haupt. 

 

Toledo, A. V., Gonçalves, C., de Castro, J., Da Silva, L., Fernandes, M., Gonçalves, 

M., . . . da Silva, V. (2019). Mordomia ambiental na unievangélica: pelas trilhas 

interpretativas e a religiosidade numa paisagem ecológica. Anais do Seminário de 

Atualização de Práticas Docentes, 1(1), 52-64. 

 

White, L. (1967). The Historical Roots of Our Ecologic Crisis. Science, 155(3767), 

1203-1207. 

 

Zerzan, J. (2016). El crepúsculo de las máquinas. Madrid: Los Libros de la Catarata.  



86 

 

5. El saldo ecológico de las peregrinaciones  
 

 

Resumen 

El vínculo entre los fenómenos religiosos y la historia ambiental es una de las más 

novedosas aportaciones cognoscitivas al área de la adaptación ambiental, puesto 

que esta relación, ahora importante y palmaria, entre ecología y religión aparece en 

un momento coyuntural en la historia de la crisis ambiental global. Bajo ese 

contexto, el objetivo de la presente investigación es dar a conocer la historia de las 

principales peregrinaciones, sus hitos que la han guiado por indisociable consumo, 

haciendo ahínco en el impacto ambiental que dicha práctica ha tenido sobre el 

mundo entero, para así estar en situación de dimensionar y reflexionar sobre esta 

práctica suntuaria, que, dada su masificación, involuntariamente se han convertido 

en un problema ambiental más. El resultado más apremiante señala que, a nivel 

mundial, en el último año, el impacto ambiental de 600 millones de peregrinos 

equivale a talar seis millones de árboles de siete años de edad.  

 

Palabras Clave 

Historia Ambiental, Teología Ecológica, Peregrinaciones, Huella Ecológica. 

 

Introducción 

Actualmente los estudios en materia de historia ambiental han tomado tres rutas: la 

primera tiene que ver con los estudios de paisaje; la segunda aborda el deterioro 

ambiental producido por las revoluciones industriales o tecnológicas; finalmente la 

tercer vía analiza la forma en cómo las actitudes, las creencias y los valores influyen 

en la interacción con la naturaleza. Una de las definiciones más comentadas señala 

que la historia ambiental se encarga de estudiar la forma en cómo  interaccionaron 

las culturas y su medio ambiente en el pasado79, por lo que la historia ambiental 

suele ser vista como una  versión más amplia  de la historia humana tradicional.  

                                                           
79 Worster, D. Wealth of Nature: Environmental History and the Ecological Imagination. Cary: Oxford 

University Press, 1994. 



87 

 

 

Por otra parte, la mayoría de los investigadores del medio ambiente se han ocupado 

de  problemáticas locales, regionales y nacionales80, aunque a principios de este 

siglo, dado que el cambio ambiental antropogénico ha asumido proporciones 

globales, la historia ambiental ha comenzado a abordar problemáticas de corte 

mundial, por ejemplo Beinart y Hughes81 han analizado la importancia comercial de 

la vegetación durante la era victoriana, en concreto observaron cómo el Imperio 

Británico trasladó flora, fauna y productos básicos por todo el mundo, lo que provocó 

una alteración ecológica, un cambio ambiental radical. A dicho fenómeno Crosby82 

lo llamó biota portátil. 

 

Ahora bien, los puentes teóricos han acercado a la geografía histórica con la historia 

y la filosofía de la ciencia, y estas a su vez con la historia de la tecnología y la ciencia 

del clima, la arqueología y la antropología, la ecología y la ecología histórica, pero 

también con la silvicultura y especialmente con la historia forestal. Sin embargo, se 

ha revelado que dentro de la literatura de la historia ambiental existe una laguna 

conceptual, una falta de acercamiento triple entre la ecología, la historia y la 

teología, en otras palabras, aunque se han elaborado algunos estudios que analizan 

la relación entre ecología y religión83, se ha tratado poco en torno a la historia 

ambiental derivada de las prácticas religiosas, de modo tal que el presente trabajo 

académico pretende iniciar la consideración de tal perspectiva dentro de los 

estudios de historia ambiental.  

 

Desde esa consideración se tiene que últimamente, después de que el Papa 

Francisco expusiera la encíclica Laudato Si, referente a cuidar el planeta y su medio 

ambiente,  diferentes comunidades e iglesias católicas han iniciado la reflexión 

teológica en torno a la vida cristiana bajo un contexto de crisis medio ambiental. 

                                                           
80 Hughes, J. What is Environmental History? What is History? Nueva Jersey: John Wiley & Sons, 2015. 
81 Beinart, W., y L Hughes. Environment and empire. Oxford: Oxford University Press, 2010. 
82 Crosby, A. Ecological imperialism: The biological expansion of Europe, 900-1900. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1986. 
83 Saniotis, A. «Muslims and ecology: fostering Islamic environmental ethics». Contemporary Islam, 6 n° 2 

(2012): 155-171. 



88 

 

Esas reflexiones sacuden ciertos problemas ambientales, tales como: el derivado 

del movimiento de millones de personas hacia sitios religiosos y las toneladas de 

residuos sólidos que acumulan a lo largo de las distintas rutas de peregrinación. 

Sobre esta última tradición ambiental no existen datos sistematizados que nos 

arrojen una orientación tendiente a concientizarnos sobre la poca sustentabilidad 

que representa el peregrinar en masa bajo la era del mundo globalizado. Por lo 

tanto, la presente investigación, luego de encuadrar el estado del arte, expone las 

características de los principales sitios de peregrinación del mundo en función de 

su aforo anual de personas para a partir de allí elaborar su huella ecológica, y de 

ese modo proporcionar elementos de reflexión en torno a la teología ecológica. 

 

La crisis socioambiental y la teología ecológica 

Un análisis geográfico y teológico de las peregrinaciones ayuda a concebir desde 

otros ángulos la crisis espiritual por la que atraviesa la humanidad, ya no sólo 

occidental, sino mundial, puesto que más allá de la preeminencia que se le ha dado 

al estudio de las  peregrinaciones entre otras tradiciones y festividades de corte 

religioso, sobre todo desde el punto de vista ritual y espiritual,  proponemos aquí 

considerar los actos colaterales a dicho fenómeno, sobre todo los actos vinculados 

a la mayordomía ecológica, entendida como el cuidado de la creación.  

Por ejemplo, el acto de peregrinar implica un itinerario de lugares de pernocta o 

reposo a ser atravesados por los peregrinos antes de llegar al destino del periplo. 

En efecto, como cualquier viaje, toda peregrinación hacia a algún santuario religioso 

implica un estilo de embalaje y empacado de alimentos desechable con objeto de 

hacer más ligera la carga durante el trayecto. Bajo esa lógica, en México antes de 

la década de los años 1970 los utensilios de viaje propios de una peregrinación a la 

basílica de Guadalupe  consistían en comales y ollas de barro, cal, fósforos, 

mazorcas de maíz, metates, molcajetes, cucharas de madera, machetes, 

resorteras, tompiates (queso de cerdo) y encurtidos, chiquihuites (canastas de 

mimbre), servilletas de algodón bordado, frijoles crudos, pepitas, capulines, 

cacahuates, amarantos, chapulines asados (grillos comestibles), jumiles vivos 



89 

 

(chinches de árbol comistibles), calabazas, zanahorias, jícamas, naranjas, limones 

y chiles, etcétera (Tovar, Ávila y Vázquez, 2018).  

 

De modo que la biodegradación de los enseres propios de las peregrinaciones no 

iba más allá de tres a cuatro meses, en tanto que el resto del embalaje regresaba a 

casa, sin embargo con la popularización de los utensilios de plástico derivados del 

petróleo, los restos de enseres que antaño los absorbía la naturaleza poco a poco 

fueron acumulándose en mayor cantidad en el paisaje sobre todo durante el 

surgimiento de sus versiones desechables.  

 

Debido a que el problema de la contaminación que se genera por la práctica 

religiosa del acto de peregrinar no es fácil de dilucidar, dicho fenómeno ha sido poco 

estudiado. Uno de los primeros en dar cuenta de ello fue Shinde (2007), quien 

mediante un estudio sobre el templo sagrado de Tirumala, en Tirupati, India, 

describe cómo los cambios más significativos que experimenta el paisaje durante el 

tránsito peregrino de a poco han gestado nuevas presiones sobre el medio ambiente 

de ese y otros sitios religiosos. Por otra parte, en China, Huiyu (2007) documenta 

una forma de ascetismo ambiental que se practica durante la peregrinación al 

Parque Jingshan, Beijing,  también conocido como Peregrinación a la Montaña 

Sagrada. Con excepción de estas noticias y el interés mediático que se describe en 

la figura 1, el estudio de la relación entre prácticas religiosas y degradación 

ambiental no ha logrado captar el interés entre los estudiosos. 

 

Figura 1 

Contaminación del ambiente producto directo de prácticas religiosas 

 



90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a) Contaminación con residuos sólidos derivados de peregrinaciones en la Basílica 

de Lo Vázquez en Valparaiso, Chile; b) parte posterior del Templo Phnom Penh, 

Camboya; c) la Pagoda Kyaiktiyo, Myanmar; d) frente a Catedral de Notre Dame, 

Francia; y  e) costado del templo Parashurameshvara, India. Fuente: (Tovar, Ávila 

y Vázquez, 2018). 

 

Es probable que el poco interés por fundamentar este fenómeno de degradación 

medioambiental, se deba por una mano a que éste es uno de esos problemas que 

pese a la tajante evidencia, debido a sus múltiples aristas  ideológicas, políticas, 

culturales, diplomáticas, sectarias, teológicas, comúnmente se invisibiliza, ya que 

su aceptación invita a una autocrítica de las conductas seculares que los sujetos 

reflejados en dicha problemática no buscan cambiar, pese a que dichas acciones 

merman de forma constante su propia salud; por la otra no todas las prácticas 

religiosas que degradan al medio ambiente pueden observarse tan nítidamente, 

como la que involucra al fenómeno de las peregrinaciones que se propone revisar. 



91 

 

 

Efectivamente, coexisten ciertas experiencias religiosas que degeneran al medio 

ambiente pero que debido a su sincretismo y a su peculiar configuración espacio 

temporal no pueden observarse a simple vista, sino que es menester recurrir a otras 

técnicas socio-históricas y socio-espaciales para poder percibir dicha situación, este 

es el caso del acto de peregrinar de las mayores religiones del mundo: hinduismo, 

budismo y cristianismo, que en los últimos años su estadística arroja ciertos datos 

que deben auscultarse y analizarse desde la teología ecológica.  

 

Bajo ese marco, en el siguiente apartado se exponen brevemente los elementos 

más sobresalientes de los proceso históricos y geográficos detrás del fenómeno de 

las principales peregrinaciones del mundo, particularmente nos centraremos en el 

caso de las peregrinaciones del subcontinente Indio y de las principales 

peregrinaciones del cristianismo contemporáneo, para con ello tener elementos de 

estimación y así poder ejemplificar con analogías territoriales el tamaño del impacto 

medioambiental que producen cientos de millones de personas con dicha 

costumbre de buscar lo divino en un lugar específico del planeta Tierra. 

 

Las peregrinaciones más populosas del mundo.  

 

Peregrinaciones hinduistas  

En este apartado se muestran algunas características geográficas, históricas y 

culturales de los cinco principales centros de peregrinación hinduistas, la selección 

de estos sitios se determinó mediante el orden de prelación que arrojan sus 

elevadas cifras de visitas anuales, las cuales, en cada uno de los cinco casos 

superan los 25 millones de peregrinos. Al final del apartado se muestra la tabla 1, la 

cual contiene un resumen de los 15 templos con mayor aforo histórico de peregrinos 

de la India. 

 

Madurai 



92 

 

Madurai es una ciudad ubicada al sur de la India, al sur de las montañas Ghats 

orientales. Dicha ciudad alberga el templo de Meenakshi-Sundareshwara, un templo 

hindú ubicado a la orilla sur del río Vaigai, fundado en el siglo VI d. C., bajo la 

Dinastía Pandya. El famoso santo hindú, Sambandar, mencionó este templo en el 

siglo VII. Su temprana fama fue interrumpida por la invasión islámica que sufrió la 

región tamil en el siglo XIV, la cual limitó el desarrollo de estas ciudades-templos 

hindúes (King, 2003).  

 

Entre los siglos XVI y XVII se dio la restauración, reparación y ampliación del templo 

y durante los siglos XVIII y XIX la población de Meenakshi solicitó la actividad 

misionera cristiana encabezada por Portugal y Gran Bretaña. Tras la retirada del 

apoyo británico, la condición del templo se degradó. Sin embargo, desde 1959, los 

hindúes tamiles iniciaron un plan para restaurar el templo de Meenakshi 

Tirukalyanam, el cual, a comienzos del siglo XXI, atrae a más de 60 millones de 

personas anualmente, lo cual lo convierte en el templo de mayor aforo del mundo 

(Nayal, 2019).  

 

Trivandrum 

La ciudad de Trivandrum se localiza en el sur del subcontinente Indio, del lado de la 

costa oeste en la región de Kerala. Históricamente se acepta que la región desde 

tres milenios a. C., estuvo vinculada con oriente medio, particularmente con la 

cultura sumeria, babilónica, asiria, egipcia, fenicia y semita, después en el siglo I a. 

C., también comercializó con griegos y romanos (Menon, 2007). En el siglo IV se 

establecieron lo cristianos de Knanaya o suristas, también conocidos como Iglesias 

Cristianas de Santo Tomás (Wainwright, 2006). Luego contempló la llegada del 

budismo en el siglo V d. C., para finalmente acoger el brahmanismo en el siglo IX. 

Sin embargo, en el siglo XV, los portugueses hicieron del budismo y el jainismo las 

religiones principales (Corn, 1999). 

 

El santuario de Sabarimala es un antiguo templo dedicado a la deidad Ayyappan, 

su fundación se le atribuye a Parasurama, quien es mencionado en el libro sagrado 



93 

 

Devi-Bhagavata Purana, este último confeccionado en su totalidad en el siglo XIII 

(Lalye, 1973). La forma cosmopolita de la ciudad ha dado origen a vastas 

comunidades religiosas, incluidas cristianas, como la Convención de Miramón, que 

se considera la convención cristiana más grande de Asia (Lakshmi, 2019). Sin 

embargo, en la ciudad predomina el hinduismo, en tanto que el templo de 

Sabarimala tiene registros de peregrinación desde 1820. Actualmente es 

considerado como uno de los templos con mayor número de visitantes del mundo, 

con aproximadamente 50 millones anualmente (Nayal,  2019).  

 

Tirumala  

Tirumala es una ciudad ubicada al sureste de la India, en la región de Tirupati, en la 

porción nororiental del Océano Índico. Con base en evidencias arquitectónicas, se 

sabe que el primer templo religioso erguido en las colinas de Tirumala data del siglo 

X d. C., el templo adquirió notoriedad bajo el Imperio Vijayanagara, luego durante el 

siglo XVII, la ciudad estuvo bajo dominio francés y en el siglo XIX bajo dominio 

inglés, en este último periodo la administración del templo pasó a manos de East 

India Company. En 1821, Inglaterra elaboró reglas para la gestión de Templo, así 

se mantuvo hasta 1933, fecha en que se creó el Tirumala Tirupati Devasthanam, 

una institución religiosa responsable de su administración (Shivara, 1941).  

 

Durante casi un siglo, el objetivo principal de esa administración, por una parte, ha 

sido dar mantenimiento a los santuarios de las colinas de Tirumala, y por otra, 

proporcionar alojamiento y servicios sanitarios básicos a los miles de peregrinos 

que acuden desde hace dos siglos a los templos de Tirumala (Kira, 2007), que a 

comienzos del siglo XXI su número ronda los 40 millones de personas anualmente, 

eso significa que este templo de Tirumala, junto con los de Trivandrum y Madurai 

cada año son visitados por más de 150 millones de peregrinos (Figura 2).  

 

Amritsar 

Amritsar  es una ciudad ubicada al noreste de la India, en la región de Punjab, 

frontera con Pakistán. Con base en evidencias de corte literario, se sabe que 



94 

 

Amritsar  ha sido centro de peregrinación desde el siglo XVI d. C. (periodo de 

sincretismo hinduista-musulmán), cuando su quinto Guru intuía que  el templo 

dorado de Amritsar se sumaría a los 68 lugares de peregrinación que eran visitados 

por los hindúes de esa época. En Amritsar se practica el sijismo, una de las 

religiones más jóvenes del mundo, fundada en el siglo XVI por Guru Nanak en un 

momento en que la población mayoritariamente hindú estaba gobernada por la clase 

política musulmana (Jutla, 2016).  

Figura 2 

Vista de los lugares hindúes de máxima peregrinación 

 

 

a) Arribo de peregrinos a Meenakshi, en Madurai, India; b) peregrinos llegando a la ciudad sagrada 

de Puri, Odisha, India; c) peregrinos descansando en atrio del templo Tirumala Venkateswara, 

Tirupati, India; y d) llegada de peregrinos al Templo Sabarimala Ayyappa, en Kerala, India;. Fuente: 

Google imágenes 2020. 

 



95 

 

 

En 1708, Guru Gobind Singh, decimo maestro espiritual del sijismo creo el libro 

sagrado  Guru Granth Sahib, en dicha obra se invita a sus seguidores a practicar la 

armonía con la naturaleza mediante acciones como vegetarianismo y la veneración 

del lugar donde se habita puesto que según Gobind Singh “todos los lugares tienen 

la misma importancia en términos de su significado religioso”. Sin embargo, dado 

que el sijismo surgió dentro del contexto hindú, donde el acto de peregrinación es 

una tradición cultural hindú muy antigua, este no ha podido erradicar las 

peregrinaciones que se hacen al templo dorado, al contario a comienzos del siglo 

XXI, cada año acuden a la ciudad de Amritsar más de 36 millones de personas.  

 

Puri 

Puri es una ciudad situada en la Bahía de Bengala, en la porción noreste del Océano 

Índico. Con base en evidencias arqueológicas, se sabe que Puri ha sido centro de 

peregrinación desde el siglo III a. C. (periodo pre–budista), al principio los sitios de 

adoración eran algunas mojoneras de las carreteras que conducían las caravanas 

a la ciudad. En el siglo VII el comercio chino introdujo momentáneamente el 

budismo, como reacción desde el séptimo siglo d. C., surgió el primer centro 

religioso hinduista ubicado en el centro de la ciudad, luego el rey Anantavarman 

Chodaganga construyó el Templo Shree Jagannath dedicado a la deidad de Vishnu 

(Patnaik, 2014). 

 

Desde esa época Puri ha sido un gran centro de peregrinación en India, por lo que 

no es de extrañar que el santo bengalí Chaitania, peregrinara a Puri desde 

Navadwipa en 1516, o que desde 1665 se crearan impuestos a los peregrinos que 

acudían a los templos de Puri (Tripathy, 2014). Ahora bien, desde el siglo XIX todas 

las rutas de peregrinación conectadas a Puri tienen casas de descanso para los 

peregrinos, por esta y otras acciones de corte religioso se considera a Puri como 

capital cultural de la India, a la cual, desde el siglo XXI, año con año asisten 

alrededor de 25 millones de personas (Nayal, 2019).  

 



96 

 

En síntesis, lugares de culto hinduistas tienen más de mil años de tradición, son 

cosmopolitas, están abiertos tanto hacia oriente como a occidente. Los registros 

modernos, más confiables, dan cuenta que las peregrinaciones a dichos lugares se 

realizan desde 1820 de manera ininterrumpida y que a comienzos del siglo XX se 

crearon diversas organizaciones encaminadas a coordinar el aforo de visitantes o 

peregrinos para los más de 100 sitios con más de 1 millón de peregrinos por año. 

Ahora bien, en el contexto hindú el acto de peregrinar es una tradición cultural 

bastante arraigada, que por cuestiones de espacio sólo se muestra la tabla 1, donde 

se exhiben los 15 centros de peregrinación con la mayor cantidad de arribo de 

personas.  

 

Tabla 1 

Centros de peregrinación hindúes por número de visitantes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: elaboración personal con base en Nayal, 2019. 

 

N° Templo Millones de 

personas 

1  Meenakshi, Madurai 60 

2 Sabarimala Ayyappa, Kerala 50 

3 Tirumala Venkateswara, Tirupati 40 

4 Harmandir Sahib, Amritsar 37 

5 Ciudad sagrada de Puri, Odisha 26 

6 Ciudad Sagrada de Shirdi  22 

7 Badrinath 12 

8 Chattarpur Mandir 10 

9 Santuario de Vaishno Devi 8 

10 Dwarkadheesh, Mathura 6 

11 Antigua ciudad de Varanasi 3 

12 Lingaraj, Odisha 2 

13 Dwarka y Somnath 1 

14  Caverna deAmarnath,  Kashmir 1 

15 Vrindavan, Braj 1 



97 

 

Conforme a los datos que arroja la tabla 1, el total de peregrinos que año con año 

visitan algún templo religioso hindú es de 276 millones de personas.  Sin embargo, 

si se sumaran los más de 1000 templos hinduistas con aforos mayores a 100 mil 

visitantes anuales, la cifra real de peregrinos hindúes ronda los 400 millones. Los 

cuales, estadísticamente los vamos a sumar con los peregrinos de tradición 

cristiana, con la intención de tener un dato global. 

 

Peregrinaciones cristianas  

En esta sección se muestran algunas características geográficas, históricas y 

culturales de los tres principales centros de peregrinación cristiana, la selección de 

estos lugares se acordó en función del número de visitantes que arriban año con 

año a dicho lugares de culto, cada uno de estos tres casos superan los 13 millones 

de peregrinos. Al final de la sección se muestra la tabla 2, la cual contiene un 

resumen de los 15 templos con mayor aforo histórico de peregrinos cristianos. 

 

Basílica de Guadalupe, Ciudad de México 

Ciudad de México es la capital de los Estados Unidos Mexicanos, se localiza en la 

porción centro-sur del país. Históricamente se sabe que el cerro del Tepeyac, lugar 

donde se asienta hoy en día el santuario de la virgen de Guadalupe, desde el siglo 

XIV d. C., ha sido centro de peregrinación (periodo prehispánico), al principio en el 

sitio se adoraba a Coatlicue, una deidad asociada a la fertilidad. En el siglo XVI los 

españoles introdujeron el culto a la señora de Guadalupe, una variante o 

hermenéutica mesoamericana de la madre de Jesús (dentro de la tradición 

cristiana). La influencia de este icono religioso ha sido reconocida en todos los 

momentos históricos de la nación mexicana, por ejemplo, en 1810 la virgen de 

Guadalupe sirvió como estandarte del movimiento independentista.  

 

Por lo que no es extraño que desde bien temprano en el siglo XX las peregrinaciones 

al Tepeyac hayan quedado calendarizadas, con motivo de evitar el aglutinamiento 

de personas el día 12 de diciembre, fecha en que se celebra su fiesta patronal. 

Ahora bien, desde el siglo XX todas las rutas de peregrinación conectadas a la 



98 

 

basílica de Guadalupe están pavimentadas, lo cual, desde el siglo XXI, ha ayudado 

a peregrinar a más de 20 millones de personas cada año (ACI, 2014).  Otros recintos 

marianos, son el de la virgen de Zapopan, Jalisco, virgen de San Juan de los Lagos, 

Jalisco y virgen de Juquila, Oaxaca, que junto a otros 12 santuarios (Rodríguez y 

Ávila, 2010) podrían sumar otros 20 millones de peregrinos devotos de los cultos 

cristianos o católicos. 

 

Ciudad del Vaticano 

La Ciudad del Vaticano es una ciudad-estado independiente pero enclavada dentro 

de la ciudad de Roma, Italia. Se localiza en la porción central de Italia, en la vertiente 

occidental, frente a las costas del mar Mediterráneo del norte. En ella se encuentra 

la basílica de San Pedro, un templo del siglo IV d. C., dedicado a uno de los 

apóstoles fundadores del catolicismo, pese a ello, sus peregrinaciones, como forma 

de penitencia y purificación, comenzaron a realizarse a partir del siglo VI (Trono y 

Oliva, 2017). Dado el entramado político teocrático de Europa, las peregrinaciones 

al Vaticano, al menos las llevadas a cabo por la nobleza y la jerarquía comercial, no 

han tenido interrupciones durante el transcurso de más de 15 siglos.  

 

Durante la época pre-moderna, Europa se convirtió en una encrucijada de rutas 

utilizadas por comerciantes, soldados, viajeros y peregrinos del cristianismo. En ella, 

la Ciudad del Vaticano es uno de los dos principales destinos de peregrinación para 

cristianos, el otro sitio es Santiago de Compostela. Dentro del mundo judeocristiano 

moderno, la dupla Ciudad del Vaticano/Roma es una sede mundialmente famosa, 

visitada por 13,5 millones de personas al año, dicha cifra representa el 4% del total 

de peregrinos que visitan algún sitio religioso alrededor del mundo (Kim y Kim, 

2019).   

 

Aparecida del Norte  

Aparecida del Norte es una ciudad ubicada en la región Sudeste de Brasil, próxima 

al océano Atlántico occidental del sur. Comprobadamente se sabe que a orillas del 

río Paraíba do Sul, lugar donde se asienta hoy en día el santuario de Nuestra Señora 



99 

 

de Aparecida, desde las primeras décadas del siglo XVIII d. C., el culto de los 

orishas, candomblé o santería afrocaribeña, practicaba ofrendas. Luego en 1717 

cuando una imagen de arcilla de Nuestra Señora de la Concepción (Yemayá) fue 

sacada de dicho río, la iglesia católica le irguió una capilla de madera, un siglo 

después, dada la ingente cantidad de devotos, en 1834, fue necesario construir un 

templo al estilo barroco de la época (Chemin, 2018). 

 

El tiempo de Aparecida ha sido un símbolo de la identidad católica de Brasil, al grado 

tal que durante todo el siglo XX ha sido utilizado en varios discursos de unidad 

nacional, por ejemplo, en 1949, las ampliaciones del santuario implicaron la 

construcción de un nuevo templo, idéntico al de la Inmaculada Concepción de la 

ciudad de Washington, DC. Finalmente en 1980 quedó terminado el templo católico 

más grande de América del Sur, el cual recibe año con año a más de 13 millones 

de personas, la mayoría de ellos arriban el día 8 de diciembre, fecha patronal 

dedicada a la purísima concepción (Ginés, 2017).  

 

 

Recapitulando, con excepción del Vaticano, los sitios de peregrinación cristiana, 

más populosos, cuentan con medio milenio de existencia, dos de ellos se ubican en 

el continente americano y uno en Europa. Registros confiables, dan cuenta que las 

peregrinaciones a dichos lugares se realizan por lo menos desde el año mil en 

Europa, desde el siglo XVI en México y desde 1840 en Brasil de manera 

ininterrumpida. Ahora bien, en el contexto cristiano, el acto de peregrinar es una 

tradición cultural arraigada de manera diferencia, por ejemplo en el caso islámico 

es prácticamente una obligación, por lo que cada año acuden a la Meca poco más 

de 10 millones de peregrinos, mientras que en el catolicismo americano y europeo 

no necesariamente lo ha sido, para el tema que se analiza, es útil la tabla 2, la cual 

exhibe los 15 centros de peregrinación cristiana con la mayor cantidad de arribo de 

personas.  

 

Tabla 2 



100 

 

Centros de peregrinación cristiana por número de visitantes 

Lugar Templo 

Millones de 

personas 

México Virgen de Guadalupe 20 

Vaticano Basílica de San Pedro 18 

Brasil Virgen Aparecida 12.8 

Irak Arba’een, Karbala, Iraq 10 

Francia Virgen de Lourdes, Francia 8 

México Señor de Chalma 6 

Portugal Virgen de  Fátima, Portugal 4.5 

Nigeria Qadiriyya shrine in Kano city 3 

España Santiago de Compostela  2.6 

Francia Les Chemis Du Mont-Saint-Michel 2.5 

Israel Muro de las Lamentaciones 2.5 

Alemania Wittenberg Pueblo natal de Lutero 2 

Arabia Saudita La Meca 2 

Argentina Santuario de la virgen de Luján 2 

Honduras Virgen de Suyapa 2 

México Virgen de Zapopan, Jalisco 2 

México Virgen de San Juan de los Lagos , Jalisco 2 

México Virgen de Juquila, Oaxaca 2 

México Santo niño de Atocha, Zacatecas 2 

Argentina Virgen del Cerro, ciudad de Salta 1 

 

Fuente: elaboración personal. 

 

La tabla 2 indica que en el contexto cristiano existen dos templos a los cuales arriban 

alrededor de 20 millones de personas; a otros tres llegan cada año 10 millones; seis 

tienen un rango de 3 a 6 millones de peregrinos anuales; ocho con 2 millones, y uno 

con más de un millón de arribo de peregrinos por año. Existen diversas fuentes que 

indican más sitios de peregrinación cristiana, algunas de ellas contabilizan ocho 

sitios, adicionales a los expuestos, con aforos que van de medio millón en delante 

de peregrinos por año, y otros 15 sitios con un aforo mayor a los 100 mil peregrinos 

por año. De modo que la suma de todos los peregrinos cristianos supera los 115 

millones de visitantes por año.  

 



101 

 

Por tanto, la suma de peregrinos hinduistas y cristianos supera los 500 millones de 

peregrinos por año. Si a estos se les suman los peregrinos del culto budista de los 

templos que superan el millón de visitantes por año (China, Tailandia, Japón, Nepal, 

entre otros), habría que agregar por lo menos otros 80 millones más y 20 millones 

de los templos con aforo menor a los 100 visitantes anuales. Es necesario señalar 

que la Organización Mundial de Turismo de las Naciones Unidas (UNWTO, por sus 

siglas en inglés), hace un lustro, calculaba alrededor de 330 millones de turistas que 

viajaban por algún motivo religioso (UNWTO, 2014), al respecto, esta investigación 

ha considerado las personas que viajan en calidad de peregrinos o turistas de 

manera indistinta. En otras palabras, tomando en cuenta un total de 600 millones 

de personas que hacen acto de presencia en algún templo religioso que dista varios 

kilómetros de su residencia habitual se va a estimar su huella ecológica, con la 

intención de reflexionar las problemáticas vinculadas a la religión y el medio 

ambiente a escala global.  

  

 

Reflexión final  

Si se toma la cifra más conservadora, en torno a los residuos sólidos que genera 

una persona en  peregrinación por día, correspondiente a medio kilógramo de 

basura por persona por día, y si a dicho factor se le aplican a los 600 millones de 

casos computados, se tiene que cada año, las personas que realizan alguna 

peregrinación generan globalmente 300 mil toneladas  de residuos sólidos. Ahora 

bien, cómo podemos dimensionar ese impacto ecológico, es decir, cómo podemos 

pasar ese dato del canal abstracto a una realidad más concreta para que ayude a 

tomar conciencia de la problemática ambiental por la que atraviesa actualmente el 

planeta Tierra.  

 

Es necesario hacer algunas conversiones y analogías para comprender la relación 

que existe entre las prácticas religiosas y el cuidado del medio ambiente, por 

ejemplo, si consideramos que una tonelada de residuos sólidos equivale a una 

tonelada métrica de dióxido de carbono o CO2, y si tomamos en cuenta que una 



102 

 

tonelada de CO2 se obtiene quemando media tonelada de madera o de residuos 

sólidos. Nuevamente si aplicamos ese factor a las 300 mil toneladas de residuos 

sólidos generados por los peregrinos globales, se obtienen 600 mil toneladas de 

CO2. Pues bien, ese dato aún no dice nada, sin embargo, como se ha visto, existe 

una relación entre las toneladas de madera y las de CO2. 

 

En efecto, hoy se sabe que la densidad media de la madera que contiene un pino 

(Pinus radiata) de 20 metros de altura es de 550 kg/m3, lo que equivale a 0.55 ton 

(RPBC, 2003), quiere decir que de las 18 toneladas que pesa un árbol de 20 metros 

de altura, 9.9 de ellas corresponden a madera y 8.1 a toneladas de agua. Con dicho 

denominador aplicado a las 300 mil toneladas de residuos sólidos (análogos a la 

madera) se obtendría la madera de 30 mil árboles de 20 metros de altura.  Eso 

significa que un sólo día de peregrinar de los 600 millones de personas que visitan 

algún templo religioso equivale a quemar 30 mil árboles de 20 metros de altura.   

 

Ahora bien, como la travesía de un peregrino, desde que sale de su domicilio hasta 

que regresa al mismo es de por lo menos 5 días, en realidad el peregrinar global 

analizado, cada año, equivale 151 mil árboles de 20 metros de altura. Sin embargo, 

no todos podemos visualizar o conceptualizar todos esos árboles de 20 metros de 

altura, pues son una experiencia relativamente ajena al estilo de vida del ciudadano 

occidental, pero si trasformamos esos árboles a pinos navideños, es decir 

visualizarlos en una experiencia más concreta o palpable, tenemos que multiplicar 

151 mil por 40. El resultado son 6 millones de árboles de navidad. Solo resta decir, 

que, de continuar la tendencia, aritméticamente, en un siglo la huella ecológica 

generada por el fenómeno global de las peregrinaciones equivaldría a devastar un 

área boscosa de 12 mil km2, es decir, una superficie equivalente a países como: 

Catar, Gambia o Jamaica.  

 

Referencias 



103 

 

ACI (Agencia Católica de Informaciones). (2014). ¿Cuántos millones de fieles fueron 

al Santuario de la Virgen de Guadalupe en México?, Alabama: EWTN Global 

Catholic Network. 

 

Chemin, J. E. (2018). Aparecida, Brazil: The Social Production of Space in the 

Largest Marian Shrine in the World. Material Religion, 14(1), 140-143. 

 

Corn, Charles (1999). The scents of Eden: A history of the spice trade. New York: 

Kodansha. 

 

Ginés, Pablo. (2017). Brasil finaliza el Tricentenario de la Virgen de Aparecida: casi 

13 millones la visitaron. Brasil: Cari Filii. 

 

Huiyu, Wu. (2007). Jingshan-2007 Ascetismo ambiental 'Holy Mountain Pilgrimage 

[吳慧瑜. (2007). 敬山-2007 環境苦行 “聖山朝聖”. 生態臺灣]. Eco-Taiwán, 17: 71-72. 

 

Jutla, R. S. (2016). “The Evolution of the Golden Temple of Amritsar into a Major 

Sikh Pilgrimage Center”. AIMS Geosciences, 2(3), 259-272.  

 

Kim, B. y Kim, S. (2019). Hierarchical value map of religious tourists visiting the 

Vatican City/Rome. Tourism Geographies, 21(3), 529-550. 

 

King, Anthony. (2003). Buildings and society: Essays on the social development of 

the built environment. London: Routledge. 

 

Kira, Shinde (2007). “Pilgrimage and the Environment: Challenges in a Pilgrimage 

Centre”, Current Issues in Tourism, 10 (4): 343-365. 

 

Lalye, P. G. (1973). Studies in Devī Bhāgavata. Bombay: Popular Prakashan. 

 



104 

 

Lakshmi S. (2019). Ecological and historical review on pamba – the river valley with 

an unaquainted history now enduring an ebbing ecological balance, UGC Journal, 6 

(11): 31-33. 

 

Menon, A. Sreedhara (2007). A survey of Kerala history. Kottayam: DC Books. 

 

Nayal, Kamlesh. (2019). 16 Most Revered and Rich Temples of India. Dehradun: 

Tourmyindia, https://www.tourmyindia.com/blog/most-revered-and-rich-temples-of-

india/ 

 

Patnaik, S. K. (2014). “Puri: A Study of Early Trade and Pilgrim Routes”, Odisha 

Review, (6): 103-109.  

Rodríguez, Ricardo y Ávila, María. (2010). Santuarios, peregrinaciones y 

religiosidad popular. México: Universidad de Guadalajara.  

 

RPBC (2003). Radiata Pine Wood Density.  Nueva Zelanda. Radiata Pine Breeding 

Company, https://uploads-

ssl.webflow.com/5d4797a2a904cddbbb041f99/5d7087ca9b8d7b54ba8a17b5_RPB

C%20Bulletin%202%20Radiata%20Pine%20Wood%20Density%20200306.pdf 

 

Shinde, K. (2007). Pilgrimage and the environment: challenges in a pilgrimage 

centre. Current Issues in Tourism, 10, (4): 343-365. 

 

Shivara, Venkata. (1941). Kasiyatra Charitra. India: D.Venkata Shivara. 

 

Tovar, R., Ávila, María, y Vázquez, Shany. (2018). Mil Millones de Árboles de 

Navidad Aserrados, El Saldo de un Sincretismo Religioso, Historia Ambiental 

Latinoamericana y Caribeña, 8 (2): 210-233. 

 

Tripathy, Manorama. (2014). “A Brief History of the Pilgrim Tax in Puri”, Odisha 

Review, (1): 61-68. 

https://uploads-ssl.webflow.com/5d4797a2a904cddbbb041f99/5d7087ca9b8d7b54ba8a17b5_RPBC%20Bulletin%202%20Radiata%20Pine%20Wood%20Density%20200306.pdf
https://uploads-ssl.webflow.com/5d4797a2a904cddbbb041f99/5d7087ca9b8d7b54ba8a17b5_RPBC%20Bulletin%202%20Radiata%20Pine%20Wood%20Density%20200306.pdf
https://uploads-ssl.webflow.com/5d4797a2a904cddbbb041f99/5d7087ca9b8d7b54ba8a17b5_RPBC%20Bulletin%202%20Radiata%20Pine%20Wood%20Density%20200306.pdf


105 

 

 

Trono, A. y Oliva, L. (2017). Cultural Tourism and Historical Routes. The Way of St 

Peter from Jerusalem to Rome. Methaodos. Revista de Ciencias Sociales, 5(1), 10-

29. 

 

UNWTO (2014). Tourism Can Protect and Promote Religious Heritage, Madrid, 

World Tourism Organization. https://www.unwto.org/archive/europe/press-

release/2014-12-10/tourism-can-protect-and-promote-religious-heritage  

 

Wainwright, G. (2006). The Oxford history of Christian worship. Oxford: Oxford 

University Press. 

 

  

https://www.unwto.org/archive/europe/press-release/2014-12-10/tourism-can-protect-and-promote-religious-heritage
https://www.unwto.org/archive/europe/press-release/2014-12-10/tourism-can-protect-and-promote-religious-heritage


106 

 

6. El saldo ecológico del sincrético árbol de navidad 
 

Resumen 

La vinculación de la teología ecológica con la historia ambiental es una de las más 

nuevas aportaciones  epistemológicas  al área de la adaptación ambiental, puesto 

que esta interdependencia, por el momento aun parca y para la mayoría inteligible,  

entre ecología y religión aparece en un momento crucial en la historia de la crisis 

ambiental que atraviesa el mundo en su conjunto. Bajo ese marco, el objetivo de 

esta investigación fue recapitular la historia del árbol de navidad, los hitos que la 

han guiado por el mercado de adviento, haciendo especial énfasis en el impacto 

ambiental que dicha práctica ha tenido sobre el mundo entero, para así estar en 

situación de comprender y quizá cambiar esta y otras prácticas suntuarias, que, 

dada la masificación, involuntariamente se han convertido en problemas 

ambientales. El resultado más claro señala que en los últimos años se ha talado 

una superficie de alrededor de 20 mil km2.  

 

Palabras Clave 

Historia Ambiental, Teología Ecológica, Árbol de Navidad, Huella Ecológica. 

 

Introducción 

Llama la atención que el devenir de la historia ambiental ha tomado tres caminos: 

el primero se relaciona con los estudios de paisaje; el segundo tiene que ver con el 

deterioro o impacto ambiental producido por las revoluciones industriales o 

tecnológicas; finalmente el tercer paradigma aborda la forma en cómo las actitudes, 

las creencias y los valores influyen en la interacción con la naturaleza. Una de las 

definiciones más citadas afirma que la historia ambiental estudia la forma en cómo 

interaccionan las culturas y su medio ambiente en el pasado (Worster, 1994), por lo 

que la historia ambiental suele ser vista como una versión más amplia de la historia 

humana general (Tovar, Ávila y Vázquez, 2018). 

 



107 

 

Desde otro ángulo, la mayor parte de los historiadores del medio ambiente se 

abocan a problemáticas locales, regionales y nacionales (Hughes, 2015), aunque a 

principios del XXI dado que el cambio ambiental antropogénico ha asumido 

proporciones globales, la historia ambiental comienza a abordar la escala mundial, 

como el caso de Beinart y Hughes (2010) quienes analizaron la importancia 

comercial de ciertos árboles y plantas durante la era victoriana, particularmente 

observaron cómo los británicos trasladaron flora, fauna y productos básicos por todo 

el mundo, lo que provocó una perturbación ecológica, un cambio ambiental radical. 

A dicho fenómeno Crosby (Crosby, 1986) lo denominó biota portátil. 

 

Por otra parte, cada vez más los préstamos epistemológicos han hecho sinapsis 

entre: la geografía histórica, la historia y la filosofía de la ciencia, la historia de la 

tecnología y la ciencia del clima, la arqueología y la antropología, la ecología y la 

ecología histórica, pero también con la silvicultura y especialmente con la historia 

forestal. No obstante, se ha detectado que dentro de la literatura de la historia 

ambiental existe una especie de laguna, una falta de acercamiento tripartita entre la 

ecología, la historia y la teología, en otras palabras, aunque se han elaborado 

algunos trabajos que discuten la relación entre ecología y religión (Saniotis, 2012), 

se estudia poco sobre la historia ambiental y su relación con las prácticas religiosas, 

es por esa razón que el presente trabajo de investigación pretende iniciar la 

inclusión de tal perspectiva dentro de los estudios de historia ambiental.  

 

Bajo ese marco se sabe que recientemente, después de que el papa Francisco 

emitiera la encíclica Laudato Si, alusiva a cuidar el planeta Tierra y su medio 

ambiente, diferentes comunidades e iglesias católicas se han sumado a la reflexión 

teológica en torno a la vida cristiana bajo un contexto de crisis medio ambiental o 

ecológica. Dichas reflexiones abordan ciertos problemas ambientales, tales como: 

el derivado del movimiento de millones de personas hacia lugares de culto y las 

toneladas de basura que acumulan a lo largo de las distintas rutas de peregrinación; 

o la cantidad de árboles que se talan año tras año durante la temporada navideña. 

Sin embargo, sobre esta última tradición ambiental no existen datos sistematizados 



108 

 

que lancen una orientación tendiente a concientizar a la sociedad sobre la poca 

sustentabilidad que representa poner un árbol navideño en la era del mundo 

globalizado. De modo que, esta investigación, luego de enmarcar el estado del arte 

e historiografía del árbol de navidad, expone la producción de árboles navideños 

para a partir de allí estimar su huella ecológica, y de ese modo proporcionar 

elementos de reflexión en torno a la teología ecológica. 

 

La crisis socioambiental y la teología ecológica 

Un análisis geográfico y teológico de las peregrinaciones ayuda a visualizar desde 

otros ángulos la crisis espiritual por la que atraviesa la sociedad en su conjunto, ya 

no sólo occidental, sino mundial, ya que más allá de la relevancia que se le ha dado 

al estudio de las  peregrinaciones entre otras tradiciones y festividades de corte 

religioso, sobre todo desde el punto de vista ritual y espiritual,  se propone aquí 

observar los actos colaterales a dicho fenómeno, sobre todo los actos vinculados a 

la mayordomía ambiental.  

 

En ese sentido, practicar una peregrinación conlleva un itinerario de lugares de 

reposo y pernocta a ser atravesados por los peregrinos antes de llegar al santuario 

o meta del periplo. Efectivamente, como todo viaje, cualquier peregrinación a algún 

lugar religioso implica un estilo de embalaje de alimentos desechable para hacer 

más ligera la carga de los peregrinos durante su marcha. En el caso mexicano, 

todavía antes de la década de los años 1970, los utensilios de viaje, propios de una 

peregrinación a la basílica de Guadalupe, incluían comales y ollas de barro, cal, 

fósforos, mazorcas de maíz, molcajetes, metates, cucharas de madera, machetes, 

resorteras, tompiates (queso de cerdo) y encurtidos, chiquihuites (canastas de 

mimbre), servilletas de algodón bordado, frijoles crudos, pepitas, capulines, 

cacahuates, amarantos, chapulines asados (grillos comestibles), jumiles vivos 

(chinches de árbol comistibles), calabazas, zanahorias, jícamas, naranjas, limones 

y chiles, etcétera.  

 



109 

 

Bajo ese marco socioambiental, la biodegradación de los enseres propios de toda 

peregrinación no iba más allá de tres a cuatro meses, en tanto que el resto del 

embalaje regresaba a casa, pero, con la popularización y masificación de los 

utensilios fabricados a base de polímeros y demás plásticos derivados de petróleo, 

los restos de enseres que antaño los absorbía la naturaleza poco a poco fueron 

acumulándose en mayor cantidad en el paisaje sobre todo durante el surgimiento 

de sus versiones desechables.  

 

Justamente, el problema de la contaminación que se genera por la práctica religiosa 

del acto de peregrinar es un fenómeno que recientemente fue estudiado. Uno de los 

primeros en dar cuenta de ello fue un hindú (Shinde, 2007), quien mediante un 

estudio de caso del complejo sagrado de Tirumala-Tirupati, un popular centro de 

peregrinación al sur de la India, describe cómo los cambios más significativos que 

experimenta el paisaje durante el tránsito de las peregrinaciones propiamente 

dichas de a poco han gestado nuevas presiones sobre el medio ambiente de ese y 

otros sitios religiosos. Desde China, de manera paralela, Huiyu (2007) documenta 

una forma de ascetismo ambiental que se practica durante la peregrinación al 

Parque Jingshan, Beijing, también conocido como 'Holy Mountain Pilgrimage'. Con 

excepción de estas dos únicas referencias, la relación entre prácticas religiosas y 

degradación ambiental no ha llamado el interés entre los estudiosos, sólo existe 

interés mediático como el que se describe en la figura 1.  

 

La razón del poco interés por documentar este fenómeno de degradación 

medioambiental, se debe por una parte a que éste es una de esas problemáticas 

que pese a la tajante evidencia, debido a sus múltiples aristas  ideológicas, políticas, 

culturales, diplomáticas y teológicas, suele siempre invisibilizarse puesto que su 

reflexión invita a una autocrítica de las conductas seculares que los sujetos 

reflejados en dicha problemática no buscan cambiar, pese a que dichas acciones 

merman de forma constante su propia salud. Por otro lado, no todas las prácticas 

religiosas que degradan al medio ambiente pueden observarse tan nítidamente, 

como la que involucra al fenómeno de las peregrinaciones que hemos mencionado.  



110 

 

Figura 1 

Contaminación del ambiente producto directo de prácticas religiosas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a) Contaminación con residuos sólidos derivados de peregrinaciones en la Basílica de Lo Vázquez 

en Valparaiso, Chile; b) parte posterior del Templo Phnom Penh, Camboya; c) la Pagoda Kyaiktiyo, 

Myanmar; d) frente a Catedral de Notre Dame, Francia; y  e) costado del templo Parashurameshvara, 

India. Fuente: Google imágenes 2017. 

 

Lo cierto es que existen ciertas prácticas religiosas que degeneran al medio 

ambiente pero que debido a su sincretismo y a su configuración espacio temporal 

no pueden apreciarse fácilmente a simple vista, sino que es menester recurrir a 

otras técnicas sociohistóricas y socioespaciales para poder conocer dicha situación, 

este es el caso de la tradición del árbol de navidad que en los últimos años su 

estadística arroja ciertos datos que deben meditarse desde el punto de vista 

teológico ambiental.  

 

En ese sentido, en el siguiente apartado se van a exponer brevemente los 

elementos más sobresalientes del proceso histórico que conformó el mercado de 

adviento, particularmente la investigación se centra en el caso de la historia del árbol 



111 

 

de navidad, su constitución sincrética, su promoción literaria, su auge publicitario y 

finalmente industrial, para con ello posteriormente estimar y ejemplificar con 

analogías territoriales el tamaño del impacto medioambiental que producen cientos 

de millones de personas al practicar dicha costumbre propia de la temporada 

navideña. 

 

Historia del árbol de Navidad 

Las evidencias más antiguas vinculadas con la costumbre de usar un árbol se 

remontan a la edad de bronce, concretamente a los tallados en roca de la provincia 

sueca de Bohuslän, realizados desde dos milenios a.C., puesto que muestran 

claramente el traslado de una pinácea con una base para erguirse en otro sitio 

(Larrabee, 1872). Dicho culto está asociado con el mito del Árbol del Mundo, un 

motivo recurrente en varias religiones y mitologías, en particular en las religiones 

indoeuropeas, siberianas (Figura 2) y nativas americanas, entre otras propias de las 

regiones septentrionales (Matthews y Matthews, 2003). Otras manifestaciones 

aluden al Árbol de la Vida, cuya filosofía de este último se corresponde más con las 

tradiciones espirituales del cercano oriente. No obstante, dado su contenido 

metafórico en algún momento de la expansión del cristianismo terminaron por 

imbricarse (Silo, 1993).  

 

Uno de las primeras interacciones de tales mitos arbóreos se dio luego de la 

contención de los germanos por parte de Lucio Domicio Aureliano en el año 271 d. 

C. (Watson, 1999). De allí se infiere que los pueblos indoeuropeos comenzaron a 

fusionar el mitraísmo con su culto solsticial de natalis invicti. Posteriormente cuando 

Flavio Valerio Aurelio Constantino ascendió como emperador romano en el año de 

306, el naciente cristianismo sustrajo adeptos del mitraísmo, empero fue hasta la 

época del Concilio de Nicea I del año 325, cuando la Iglesia alejandrina fijará el díes 

nativitatis et epifaníae o día de natividad (Las Heras, 2008), cabe recordar que la 

prohibición formal del mitraísmo en 391 condujo a practicar de forma clandestina el  

natalis invicti, simbolizado con un árbol (Ibíd.).   

 



112 

 

Figura 2 

Representación más antigua de la interacción entre seres humanos y una pinácea 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tallados en roca en una provincia sueca de Bohuslän, datados entre 1800 y 500 a. 

C., mostrando una pinácea. Fuente: Larrabee, 1872, p. 784. 

 

 

Ese paganismo secreto hacia el 590 fue atendido por Columbano de Luxeuil quien 

en una noche de navidad al pie de los montes Vosgos se habría llevado consigo a 

algunos de sus feligreses a la cima de una montaña, donde sentados alrededor de 

un antiguo abeto, objeto de culto pagano, algunos aldeanos colgaban linternas y 

antorchas. Este acto sincrético permitió a  San Columbano contar las maravillas del 

nacimiento de Jesús a los campesinos que acudían a ver este espectáculo y 

convertir a varios (Chabot, 2008).  

 

Otro misionero anglosajón, San Bonifacio, en el año 723, estaba en un viaje de 

misión en el noreste del imperio franco, en lo que hoy es Hesse, buscando convertir 

a las tribus germánicas del norte de Alemania al cristianismo, utilizando como base 

la fortificación de Büraburg, cerca del río Eder, en donde, con  el apoyo de soldados 



113 

 

francos, planificó y anunció la tala del roble sagrado Donareiche para desmitificar 

su creencia e introducir el cristianismo entre los seguidores de la deidad Donar de 

la religión nativa germánica (Emerton, 2000). No obstante, la abundancia de 

árboles, paganos, y ateos afirmó más el sincretismo dentro del ámbito privado. 

 

La constitución sincrética de la Navidad 

La historia del cristianismo, teológicamente hablando, se puede ver como la historia 

de un sincretismo conciliar con episodios de ideas irreconciliables. Por ejemplo, 

durante el siglo XI, ante la disyuntiva de elegir el paganismo germánico o el 

cristianismo católico/romano cualesquiera asumían un rol de ateos. Estos últimos 

exigían una prueba de la existencia de Dios, también exigían definir las 

características del mismo. La cualidad de universalidad y omnipresencia divina a 

algunos como san Anselmo de Canterbury conducía a afirmar el misterio trinitario. 

Por lo que la creencia de la existencia de Dios en todo seguía rigiendo el mundo, es 

decir, por esos años san Anselmo asumía  que la naturaleza (plantas y animales) 

era divina por ser perfecta o tender a la perfección (Álvarez, 2001), de tal reflexión 

hoy se puede notar cómo el simbolismo del árbol de navidad cambió de sentido, de 

señalar el inicio del solsticio de invierno del hemisferio norte pasó a indicar la fecha 

de nacimiento de Jesús de Nazaret, más aún, dicho árbol, en tanto parte de la 

naturaleza (figura 3), por esas fechas no había perdido su carácter creatural, en 

tanto que seguía siendo parte de la naturaleza divina y perfecta de Dios84.  

 

Esa es una de las razones teológicas por la cual en Alcobaça, Portugal, la Orden de 

Cister en 1400 determinaba la manera en cómo había de decorarse la rama de 

navidad (Albuquerque, 2013),  razón teológica, también por la cual en la ciudad de 

Estrasburgo, en el inverno de 1492, la Oeuvre Notre Dame (la Fundación de Nuestra 

Señora) compró nueve pinos para las nueve parroquias que había en dicha  ciudad 

y de ese modo dar la bienvenida al nuevo año (Fuchis, 2006), del mismo modo en 

                                                           
84 Los detractores de la perfección divina propuesta por San Anselmo, siglo tras siglo mermaron la divinidad 

intrínseca de la naturaleza, hasta convertir un árbol creatural en un objeto 



114 

 

la comuna francesa de Selestat, se menciona el corte de árboles pequeños y ramas 

para la decoración de la navidad de 1521 (Develey, 2017). 

 

Figura 3 

Representación de un manual medieval sobre salud, bienestar y armonía para con los 

árboles de la naturaleza  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En los mesarios anteriores al siglo XVI la ausencia de herramientas son un indicativo de la 

sensible relación entre los seres humanos y la naturaleza. En los mesarios posteriores 

aparecen las herramientas de forma protagónica. Fuente:  Taccuino Sanitatis de 1499. 

 

En el boscoso municipio de Stockstadt am Main, Baviera existe un archivo del año 

de 1527 donde se hace la mención escrita más antigua de Alemania sobre un árbol 

de navidad (Schwind, 2013). También se sabe que, en 1539 en la catedral de 

Estrasburgo, región de Alsacia, se montó un árbol de navidad (Ibíd.), y en 1576 en 

la ciudad de Gengenbach, región de Friburgo, los guardabosques pusieron un árbol 

de navidad en la cámara del Consejo (Marc, 2012). Mientras que en 1597 el gremio 

de artesanos de Turckheim, comuna francesa de la región de Alsacia, decoraba con 

papel pintado, hilos coloridos, manzanas, obleas y pan de jengibre su árbol de 

navidad (Ehrsam, 1999). 

 

Al comenzar los años 1600, la duquesa Dorothea Sibylle de Silesia, por ese tiempo 

perteneciente a la  corona de Bohemia, en el invierno de 1611 adornó por primera 



115 

 

vez el árbol de navidad con velas (Schwanfelder, 2011), este uso de velas en el 

árbol de navidad también ocurría en  Leipzig en 1632 (Heland, 1995). Contra esta 

manía en 1642 despotricó teológicamente el luterano ortodoxo, maestro de Spener, 

Johann Conrad Dannhauer (Gribmeyer, 2014).   

 

Como se puede apreciar, entre los siglos XV y XVII había leñadores, artesanos, 

cultivadores y religiosas  que decoraban árboles con manzanas y dulces. Luego, la 

costumbre se extendió a los hogares privados, esto principalmente en el sur de 

Alemania occidental y en la región de Alsacia, por lo que no es raro apreciar que 

dicha costumbre esté estrechamente relacionada con el surgimiento del 

protestantismo de la Europa occidental. 

 

La promoción literaria de la Navidad 

Ulteriormente, luego de la primera mitad del siglo XVIII, las costumbres  ligadas al 

árbol de navidad se volvieron más comunes, por ejemplo, se tiene noticia que en 

1738 la esposa polaca de Luis XV habría instalado un árbol en Versalles (De 

Villaines y De Champs, 2002), en tanto que en algunas granjas de Södermanland, 

Suecia se decoraban los árboles  de navidad ya desde 1741 (Heland, 1995), 

asimismo el escritor alemán Johann Heinrich Jung (que vivió su infancia en Baden-

Württemberg), en sus memorias de 1793  narró cómo  la luz que iluminaba el árbol 

de navidad era reflejada por las nueces doradas que colgaban de aquel (Jung-

Stilling, 1836). No obstante, fue la novela “Las penas del joven Werther” de Johann 

Wolfgang von Goethe, escrita en 1774 la de mayor importancia para el conocimiento 

y difusión del árbol de navidad, tanto entre la población en general de Alemania, 

como en otros países europeos. Allí Goethe describía el árbol de navidad como es 

ampliamente conocido hasta el día de hoy (Goethe, 2005). También el poeta, 

dramaturgo, filósofo e historiador alemán Friedrich Schiller amaba la costumbre de 

adornar un árbol en navidad.  

 

Como se puede apreciar, la costumbre de adornar un árbol durante la temporada 

navideña fue impulsada desde el último cuarto del siglo XVIII esencialmente por 



116 

 

poetas cercanos al luteranismo. Lo cual continuó durante el comienzo del siglo 

decimonónico, por ejemplo la esposa de Jorge III del Reino Unido, nacida en 

Alemania, Charlotte de Mecklenburg-Strelitz, adornó un árbol de navidad para una 

de las fiestas que ella dio a los niños pobres hacia  1800 (Forbes, 2007). Luego en 

1805 el ampliamente conocido teólogo, evangélico y pedagogo Johann Peter Hebel 

en su canción   Die Mutter am Christabend (La Madre en Nochebuena) le dedica 

una estrofa a la decoración del árbol (Kürschner, 2016), por lo cual no es extraño 

que en Dinamarca el primer árbol de navidad con velas fuera decorado  en 1808 por 

la condesa Wilhemine de Holsteinborg (Hedeager, 2008). 

 

El Congreso de Viena, más el impulso del conservadurismo hicieron que la 

costumbre de adornar un árbol en temporada de navidad se afianzara luego de 

1815, sobre todo entre la aristocracia y la naciente clase media. Como ejemplo hay 

que citar al caricaturista, pintor y tenor prusiano Wilhelm Hoffmann que introdujo el 

primer árbol de navidad decorado para niños pobres en Weimar, Turingia, Alemania 

(Wähler, 1937). Nótese que el árbol de navidad propio de la nobleza europea era 

una moda muy extendida a comienzos del siglo XIX (Figura 4), de allí que la princesa 

Henrietta de Nassau-Weilburg lo introdujera en Viena en el inverno de 1816.  

 

Sin embargo, fue la joya literaria Nussknacker und Mausekönig (El cascanueces y 

el rey de los ratones) escrito por Ernst Theodor Amadeus Hoffmann en 1816 lo que 

catapultó al reluciente y moderno árbol de navidad, decorado con manzanas 

doradas y caramelos en medio de la noche de navidad (Hoffmann, 2016), desde el 

sur de Francia hasta el norte de Europa, particularmente en Oslo, Noruega donde 

hacia 1822 bajo el árbol de navidad se colocaban regalos y juguetes (Weiser-Aall, 

1953). 

 

De gran valía fue el hecho de que la reina Victoria, cuando era niña pequeña, tuvo 

un árbol de navidad en su habitación cada temporada. En su diario para la 

nochebuena de 1832, la entonces princesa de 13 años describía cómo en el salón 

había dos árboles con luces y adornos de azúcar, también señaló cómo se 



117 

 

colocaban los regalos alrededor de los árboles (Esher, 1912). En ese mismo año, 

Karl Follen, un profesor de Harvard nacido en Alemania, fue el primero en colocar 

un árbol de navidad en su casa de Cambridge, Massachusetts, de esa manera se 

introdujo esta costumbre en Nueva Inglaterra, Estados Unidos (Gewertz, 1996). 

 

 

Figura 4 

Ilustración de un mercado navideño en Nürnberg, Alemania hacia 1800. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nótese cómo la mujer que lleva el árbol, también carga algunos juguetes, tal como; 

marionetas o muñecos. Fuente: Litografía del siglo XIX. Museo Nacional Alemán, Nürnberg, 

Alemania. 

 

Por esa época varias figuras de la nobleza europea ayudaron a difundir dicho 

sincretismo religioso asociado al natalicio de Jesús de Nazaret, algunos 

documentos involucran a: la duquesa Helene de Orleans quien en 1837 introdujo el 

árbol de navidad en el palacio de las Tullerías de París (De Villaines y De Champs, 

2002); en tanto que en 1846 lady Elizabeth Theresa (Fox-Strangways) Feilding 



118 

 

describía cómo en la Abadía de Lacock, Wiltshire Inglaterra, se decoraban los 

árboles  de navidad a imitación de los de Bohemia (Schaaf, 2010).   

 

La época industrial y publicitaria de la Navidad 

Sin restar merito, se debe admitir que la difusión más apremiante se debe a la reina 

Victoria que luego de casarse con  Albert de Saxe-Coburg en 1840, el árbol de 

navidad llegó a Londres (Crump, 2013). Casualmente dos años después un diario 

inglés anunciaba la venta de árboles navideños.  Allí mismo en 1844 se publicó el 

primer libro que narraba el origen del árbol de navidad (Darton, y Clark, 1844). En 

tanto que en Dinamarca el novelista y poeta Bernhard Severin Ingemann lo hace 

aparecer tanto en un salmo que compuso en 1840 como en una traducción de "Feliz 

Navidad" en 1850 (Weyse, 1945). Un cálculo moderado arroja alrededor de cien mil 

árboles  navideños vendidos en Europa hacia mediados del siglo XIX, puesto que 

tan sólo en Paris existen reportes de la venta de más de treinta mil árboles  

navideños para ese tiempo (Höfle, 2017), quiere decir que los cinco principales 

mercados de adviento vendían anualmente más de  100 mil árboles  navideños, por 

lo menos desde 1850. 

 

Al otro lado del Atlántico, en los Estados Unidos de América el primer mercado de 

árboles de navidad fue producto de una cosecha de abetos de 1851 de las 

montañas de Catskill, los cuales fueron a parar al mercado Washington en la ciudad 

de Nueva York. Para 1880 el negocio se había extendido unos 500 kilómetros 

puesto que el mercado navideño de Nueva York era abastecido desde los bosques 

de New Hampshire. En 1899 el abeto de Douglas (Pseudotsuga menziesii) se 

extraía de los bosques del oeste del estado de Washington y se enviaba a los 

mercados de Texas y al sur de California antes de 1920 (Chastagner y Benson, 

2000). 

 

Como se puede conjeturar, la nobleza franco-prusiana y la naciente clase media, 

como audiencia objetivo de los literatos de cuentos de hadas formaron parte del 

proceso social que introdujo el hábito de adornar un pequeño árbol de navidad al 



119 

 

interior de algunas iglesias como la Abadía de Lacock o dentro de castillos como el 

de Windsor. Esa visible práctica fue divulgada de manera pública mediante diarios 

citadinos y libros de historietas (Figura 5). Cabe destacar que durante el siglo XIX 

el mercado de árboles de navidad se abastecía de ejemplares silvestres, por lo que 

historiométricamente se puede estimar qué durante los 100 años del siglo 

decimonónico, alrededor del mundo, llegaron a los diez principales mercados de 

adviento aproximadamente cinco millones de árboles.  

 

A comienzo del siglo XX el mercado mundial de árboles de navidad era de alrededor 

de tres millones por año. Tan sólo en 1901 se sembraron 25,000 árboles navideños 

en una granja de piceas cerca de Trenton, Nueva Jersey (Koelling, 1996), para 

mediados de la década de 1920 el uso de árboles de navidad se había extendido a 

todas las clases sociales. Se estima que a nivel mundial, en función de los 20 

millones de familias cristianas con posibilidad económica para adquirir un árbol 

navideño hacia 1925, por lo menos se cortaron más de nueve millones de árboles 

para cubrir sólo el 40% de semejante mercado. Cabe señalar que desde 1923, en 

el jardín sur de la Casa Blanca, se enciende el árbol de navidad con luces eléctricas 

(Christipedia, 2018), y desde 1931 el Rockefeller Center colocó su afamado árbol 

navideño.  

 

Figura 5 

Anuncios publicitarios del árbol de navidad en el periódico político semanario alemán 

Fliegende Blätter del 29 de noviembre de 1885. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 

 

Fuente: Crump, 2013, p. 141. 

 

A pesar de los primeros esfuerzos industriales, a fines de la década de 1940 el 90% 

de todos los árboles de navidad naturales vendidos en los Estados Unidos aún se 

obtenían de los bosques nativos (Chastagner y Benson, 2000). Conforme a la 

demografía histórica propuesta en esta investigación, significa que, durante las 

primeras cuatro décadas del siglo XX, a nivel mundial, se talaron más de 250 

millones de árboles para uso navideño, principalmente de abeto, abeto Douglas, 

abeto negro y abeto blanco (Figura 6). 

 

 Figura 6 

Cosecha de abeto Douglas de rodales naturales durante la década de 1940 cerca de 

Shelton, WA. Cortesía de la Asociación del Árbol de Navidad del Pacífico Noroeste. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente:  Pacific Northwest Christmas Tree Association 

 

A partir de la posguerra el comercio de árboles de navidad estaba plenamente 

diversificado y especializado de modo que su crecimiento fue exponencial. Tan sólo 

la lista de accesorios es bastante amplia, la cual podemos acotar de la siguiente 



121 

 

manera: figurillas de porcelana sin esmalte o bisques, figuras de papel troquelado o 

en alto relieve, litografías y cromolitografías, esculturas de papel maché y de hierro 

fundido, máscaras, figuras de filigrana, adornos de cartón repujado; adornos 

metalizados, de lentejuela, de cera, de tela; diversos juguetes de madera, 

candeleros de diversos materiales alusivos, agitadores, señales publicitarias, 

tarjetas postales, tarjetas de felicitación, dulces y juguetes de plástico, 

rompecabezas, libros de cuentos de navidad, villancicos ilustrados,  etiquetas de 

regalo, juguetes roly poy, osos de peluche, juguetes Disney, juguetes de domingo 

alusivos al arca de Noé con los ocho miembros de su familia,  más  200 tipos de 

animales (TAFT, 2016).  

 

Si bien  es cierto que esta acelerada promoción y producción comercial, entorno al 

mito del árbol de navidad, en un principio fue fomentada por cientos de mercados 

navideños o de adviento ultra especializados, dentro de los cuales por su tamaño e 

impacto internacional podemos mencionar los mercados europeos siguientes: 

Mercado Internacional de Navidad de Essen, Alemania, Mercado de Navidad Rosa 

en Munich,  Mercado Navideño de Leipzig, Mercado de Hamburgo, Mercado de 

Stuttgart, Mercado de Aquisgrán; Mercado de Navidad de Colmar, Francia, Mercado 

de Adviento de Estrasburgo, Mercado de Montbeliard, Mercado de Metz; Mercado 

de Navidad de Viena, Austria, La Feria de Adviento en la Basílica de Budapest, 

Hungría; Basilea, Suiza y el Mercado de Leicester Square, Londres. 

 

Del mismo modo se puede citar a los mercados más grandes, antiguos e 

importantes de la temporada decembrina  de los Estados Unidos de América: 

Christkindlmarket, Bethlehem, Pensilvania, E. U. A., Downtown Cincinnati, E. U. A., 

Downtown Holiday Market de Washington D. C., Union Square Holiday Market, 

Nueva York, Columbus Circle Holiday Market, Nueva York, Christmas Village, 

Baltimore y Mercado Navideño y Festival de Tomball, Texas. También es cierto que 

fueron   revistas como The Saturday Evening Post, Ladies' Home Journal y la revista 

Life las que masificaron los anuncios navideños de marcas populares como Kodak, 



122 

 

Cream of Wheat, Baker's Cocoa, Ford y Coca Cola Company, las cuales usaron al 

árbol navideño dentro de sus estrategias de venta. 

 

Ahora bien, con base en un cálculo socioambiental de Johnson y Crossing (20013), 

relativo a la cantidad mundial de población cristiana de 1900 al año 2025, más otro 

de Our World In Data (2016) en torno a la cantidad de población pobre para el mismo 

periodo, obtuvimos un estimado de la cantidad de familias cristianas (de ocho 

miembros a comienzos del siglo XX, hasta llegar a familias de tres miembros a 

comienzos del siglo XXI) que estuvieron en condición de adquirir un árbol de 

navidad real durante el lapso señalado. El cálculo elaborado consideró la llegada 

del árbol navideño de plástico a partir de 1970 (Figura 7), así como las tasas de 

producción de coníferas del siglo XX por país.  

 

Figura 7 

Población cristiana en posición de adquirir árboles navideños y cálculo estimado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: elaboración propia con base en  Johnson y Crossing, 2013; OWID, 2016. 

 

Con tal revisión fue posible conjeturar que toda esta estrategia de mercadotecnia 

diseñada exclusivamente para atender el basto mercado navideño ya descrito, 

terminó en una cosecha de 600 millones de árboles cortados de 1900 a 1949 y otra 

cercana a los 1000 millones de pinos navideños talados de 1950 a 1970, en tanto 

que en el periodo que va de 1971 a 2018 la cantidad de árboles, que se usaron para 



123 

 

la temporada de adviento, supera fácilmente los 2000 millones. Mientras que la 

suma histórica, de 1900 a 2030, de todos esos árboles de navidad es de 5,000 

millones. 

 

Al respecto, la industria navideña que fomenta de manera mediática este 

sincretismo religioso no percibe ningún problema en el hecho de que los millones 

de árboles navideños talados a lo largo de la historia equivalen a un bosque de unos 

20 mil km2, justamente del tamaño del territorio del país de Israel moderno. En 

términos históricos, si todos los árboles navideños hubieran vivido 60 años, por lo 

menos, hubieran generado una cantidad de oxígeno suficiente para mantener la 

respiración de los 6,000 millones de seres humanos que poblaban la Tierra en el 

año 2000 por más de 150 días, o bien darle oxígeno por un día completo a un billón 

de personas. 

 

Reflexiones finales 

Como se ha expuesto, la historia del árbol de navidad puede situarse en tres 

momentos: el de su constitución sincrética entre el siglo XI al XVII; seguida de un 

periodo de promoción literaria que va del siglo XVII al XVIII; y finalmente su época 

industrial y publicitaria reafirmada por los mercados de adviento del siglo XIX al XXI. 

Durante las dos primeras etapas el impacto ambiental de dicha costumbre no tuvo 

implicaciones mundiales. Es durante su última etapa, la que inicio a comienzos del 

siglo XIX, cuando su impacto ambiental comenzó a dejar una huella notable sobre 

el medio ambiente a nivel global, al grado tal de que, tan sólo para el caso del siglo 

XX, su práctica ha talado una superficie de alrededor de 20 mil km2. 

 

En efecto, es posible que el problema de la degradación del medio ambiente a 

consecuencia de ciertas prácticas religiosas sincréticas se debe a que estas últimas 

han ido a diferente ritmo de las prácticas industriales, en otras palabras, mientras la 

industria cambió y diversificó sus prácticas de manera veloz, algunos credos no han 

ajustado sus prácticas, dígase hacia tendencias menos perjudiciales para el medio 

ambiente. Por ejemplo, sabiendo que hoy en día existen millones de familias 



124 

 

cristianas, y que la práctica de talar árboles para usarlos unos días durante el 

inverno del hemisferio norte perjudica seriamente al medio ambiente se podría optar 

por reorientar la costumbre hacia la adopción de diminutos juníperos (entre otras 

coníferas bonsái) para por una parte frenar la deforestación y la erosión de suelos 

que causa el cultivo de pinos de navidad y por la otra fomentar el cuidado de plantas 

vivas, en tanto que el diálogo ecuménico resuelve el sincretismo anticristiano del 

árbol de navidad. Irónicamente, recuérdese que, en el pesebre, esa noche, no había 

ni un pino.  

 

 

 

Referencias 

Albuquerque, J. (2013). Mosteiros Cistercienses História, Arte, Espiritualidade e 

Património. Tomo II. Alcobaça, Portugal: Jorlis. 

 

Álvarez, Antonio.  (2001). Las pruebas de la existencia de Dios en el Proslogio de 

San Anselmo. Almería: Universidad Almería. 

 

Beinart, W., & Hughes, L. (2010). Environment and empire. Oxford: Oxford 

University Press. 

 

Chabot, Alphonse. (2008). La nuit de Noïl dans tous les pays. Paris: Library of 

Alexandria. 

 

Chastagner, G. A., & Benson, D. M. (2000). The Christmas tree: traditions, 

production, and diseases. Online Plant Health Progress. DOI: 10.1094. PHP-2000-

1013-01-RV. 

 

Christipedia. (2008). “Origin of christmas tree. development, meaning”, Christipedia. 

Documento disponible en: http://www.ministers-best-friend.com/CHRISTIPEDIA-



125 

 

TM--THE-ORIGIN-Of-The-CHRISTMAS-TREE-DEVELOPMENT-and-

MEANING.html 

Crosby, A. (1986). Ecological imperialism: The biological expansion of Europe, 900-

1900. Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Crump, W. D. (2013). The Christmas Encyclopedia. Jefferson City, E. U. A.: 

McFarland. 

Darton y Clark. (1844). The Christmas tree: A present from Germany. Londres: 

Darton & Clark. 

 

Develey, Alice. (2017). D'où vient le “sapin” de Noël?, Le Figaro. 20/12/2017. 

 

De Villaines, B., y de Champs, H. (2002). Les saisons de la vie: traditions familiales 

et moments privilégiés du Moyen Âge à nos jours. Tournai, Bélgica: La Renaissance 

du livre. 

 

Ehrsam, R. y Fuchs, J. (1999). Le vieux Turckheim: Patrimoine bâti et patrimoine 

familial; topographie. Colmar, Francia: Bentzinger. 

 

Emerton, Ephraim. (2000). The Letters of Saint Boniface. Nueva York: Columbia 

University Press. 

 

Esher, R. B. B. (Ed.). (1912). The girlhood of Queen Victoria: a selection from Her 

Majesty's diaries between the years 1832 and 1840. (Vol. 1). Nueva York: Longman, 

Green & Co. 

 

Forbes, B. D. (2007). Christmas: A candid history. Berkeley: University of California 

Press. 

 

Fuchis, François. (2006). l’Œuvre Notre-Dame de 1942-93, Bulletin de la Cathédrale 

de Strasbourg, 24: 55-112. 



126 

 

 

Gewertz, Ken. (1996). Professor Brought Christmas Tree to New England. 200th 

Anniversary of Charles Follen's birth marked this year. E. U. A.: Harvard University 

Gazette. December 12, 1996.  

 

Goethe, Johann. (2005). Las Penas del joven Werther. Argentina: Colihue. 

 

Gribmeyer, Michel. (2014). Weihnachts-Irrtümer. Hannover: Kindle.   

 

Hedeager, Anne. (2008). Danmarks første juletræ blev tændt i 1808, Kristeligt 

Dagblad,  17. december 2008. Documento disponible en: https://www.kristeligt-

dagblad.dk/kronik/danmarks-frste-juletr-blev-tndt-i-1808 

 

Heland, Birgitta. (1995). Julgranen. Volumen 17 de Faktahäfte från Helsingborgs 

museum. Helsingborg: Helsingborgs museum. 

 

Hoffmann, E. T. A. (2016). El cascanueces y el rey de los ratones. Milano: Paperless. 

 

Höfle. S. (2017). Christbaum / Weihnachtsbaum / Tannenbaum. Eppingen, 

Alemania: Stefan Höfle, 2017.http://www.christbaumverkauf-hoefle.de/der-

christbaum.html 

 

Hughes, J. (2015). What is Environmental History? What is History? NJ: John Wiley 

& Sons. 

 

Huiyu, Wu. (2007). Jingshan-2007 Ascetismo ambiental 'Holy Mountain Pilgrimage', 

Eco-Taiwán, 17(2007/11/01): P71-72 [吳慧瑜. (2007). 敬山-2007 環境苦行 “聖山朝

聖”. 生態臺灣, (17), 71-72] 

 

Johnson, T. M. Y Crossing, P. F. (2013). Status of Global Mission, 2013, in the 

Context of AD 1800–2025. International Bulletin of Missionary Research, 37, (1): 33 



127 

 

 

Jung-Stilling, J. H. (1836). Das Heimweh und der Schlüssel zu demselben, Volumen 

1. Stuttgart: Scheible. 

 

Koelling, Melvin. (1996). Soils and Christmas Tree Production. Part 1 Fundamentals, 

Christmas Tree Journ, 42(4): 16-23. 

 

Kürschner, J. (1882). Deutsche National-Litteratur, volumen 142, número 1. Berlin: 

W. Spemann. 

 

Larrabee. W. (1872). "the bronze age in sweden larrabee", Popular Science Monthly, 

35(10): 778- 786. 

 

Las Heras, A. (2008). Jesús de Nazareth, la biografía prohibida. Madrid: Nowtilus. 

 

Marc, Faltin. (2012). »O Tannenbaum« von A bis Z. Baden online, 14. November 

2012. Documento disponible en https://www.bo.de/kultur/kultur-regional/o-

tannenbaum-von-bis-z 

 

Matthews, J., y Matthews, C. (2003). The Winter Solstice: The Sacred Traditions of 

Christmas. Essex: Godsfield. 

 

Our World In Data [OWID]. (2016). Number of people not in extreme poverty. 

Documento recuperado de: https://ourworldindata.org/grapher/world-population-in-

extreme-poverty-absolute?overlay=sources 

 

Saniotis, A. (2012). «Muslims and ecology: fostering Islamic environmental ethics». 

Contemporary Islam, 6 n° 2 (2012): 155-171. 

 

Schaaf, Larry. (2010). Correspondence of William Henry Fox-Talbot. Archivo de la 

Collección: British Library, London, Manuscripts - Fox Talbot Collection. sobre 



128 

 

20179. Documento disponible en: 

http://foxtalbot.dmu.ac.uk/letters/transcriptName.php?bcode=Talb-

WH&pageNumber=5030&pageTotal=10047&referringPage=251 

 

Schwanfelder, Werner. (2011). Stört Sie der Weihnachtsbaum auch?. 

Obermichelbach, Bavaria: Evangelische Kirchengemeinde Obermichelbach. 

Documento disponible en: http://www.ev.obermichelbach.net/2011/11/stort-sie-der-

weihnachtsbaum-auch/ 

 

Schwind, Matthias. (2013). Geschichte vom "weiennacht baum", Main Echo, 

21/12/2013. Disponible en: https://www.main-echo.de/regional/stadt-kreis-

aschaffenburg/art3986,2874708 

 

Shinde, K. N. (2007). Pilgrimage and the environment: challenges in a pilgrimage 

centre. Current Issues in Tourism, 10(4), 343-365. 

 

Silo. (1993). Mitos, raíces universales. México: Plaza y Valdés. 

 

TAFT. (2016). Antique Christmas. November 6, 2015–January 3, 2016.  Cincinnati, 

Ohio: Taft Museum of Art. 

 

Tovar, R., Ávila, María, y Vázquez, Shany. (2018). “Mil Millones de Árboles de 

Navidad Aserrados, El Saldo de un Sincretismo Religioso”, Historia Ambiental 

Latinoamericana y Caribeña, 8(2), 210-233. 

 

Wähler, Martin (1937). Der deutsche Volkscharakter: Eine Wesenskunde der 

deutschen Volksstämme und Volksschläge. Jena: Eugen Diederichs Verlag. 

 

Watson, Alaric (1999). Aurelian and the Third Century. London: Routledge. 

 

Weiser-Aall, Lily. (1953). Juletreet i Norge. Oslo: Folkemuseum. 



129 

 

  

Weyse, C.E.F. (1945). Julen har bragt velsignet bud. Copenhague: Wilhelm Hansen. 

 

Worster, D. (1994). Wealth of Nature: Environmental History and the Ecological 

Imagination. Cary: Oxford University Press. 

  



130 

 

7. La fe ante la incertidumbre: Perspectivas y experiencias ante el 
deterioro ambiental. 
 

Felipe R. Vázquez Palacios, Rodrigo Tovar Cabañas y Shany A. Vázquez Espinosa 

 

Resumen  

En el presente análisis se aborda la forma en que los pescadores perciben y dotan 

de significado al cambio climático y al deterioro ambiental desde la perspectiva de 

la fe en un contexto en el que la pesca, que es su medio de vida y parte central de 

su organización social, se ve comprometida. Se abordan las preocupaciones que 

tienen sobre la continuidad de la vida como la conocen y los correlatos que elaboran 

a partir de sus creencias, principalmente de corte apocalíptico. 

 

Palabras Clave: Cambio climático, fe, perspectivas, experiencias. 

 

Introducción 

El cambio climático es un fenómeno que ha acompañado a la humanidad a lo largo 

de su historia en todo el mundo, desde los trópicos hasta los polos y en todos los 

países independientemente de si son pobres o ricos. Este fenómeno es producto de 

la relación dialéctica y reciproca entre el entorno y las acciones humanas. Por tanto, 

no es de extrañarse que entre más evidentes se hacen sus efectos, más vamos 

tomando conciencia sobre la forma en que afectamos al medio ambiente y en que 

este nos afecta, pues el cambio climático se presenta como un multiplicador de 

conflictos y desventajas. Las consecuencias del cambio climático, principalmente, 

se dejan sentir en actividades primarias como la pesca, la agricultura o la ganadería, 

lo que afecta a las comunidades más pobres, pues cada vez se dificulta más cumplir 

con las exigencias de producción, se presentan devaluaciones y, a causa de la 

precariedad y la marginación, aumentan también los flujos migratorios; incluso, en 

algunos casos el deterioro ambiental es tal que a las pérdidas económicas se han 

sumado los daños a las viviendas o a las comunidades que se encuentran en zonas 

de alto riesgo como las costas o las montañas. 



131 

 

Con todo lo anterior, resulta difícil de comprender que los estudios sobre el cambio 

climático en nuestro país vieran la luz apenas hace veintiocho años en 1994. Desde 

aquella época hasta el 2004, según Grunstein (2014), los estudios fueron 

impulsados por organismos del Estado como el Instituto Nacional de Ecología (INE) 

y la Secretaría de Medioambiente y Recursos Naturales (SEMARNAT). La mayoría 

de estos análisis se enfocaron en explicar los desastres hidrometeorológicos a partir 

de la oceanografía, la silvicultura y la meteorología; estos análisis fueron tan 

relevantes que fueron respaldados por organismos como la Comisión Económica 

para América Latina y el Caribe (CELADE) y por el Programa de las Naciones 

Unidas para el Desarrollo (PNUD). Algunos ejemplos son el Atlas climático y de 

cambio climático del estado de Oaxaca, México (Fernández, 2012), la obra Agua, 

bosques y cambio climático. Hacia una nueva política de forestación en México 

(Pichardo, 2006) y Cambio climático en México. Un enfoque costero y marino 

(Rivera, 2010). 

 

Pasado el tiempo, a estas contribuciones realizadas desde las ciencias físicas y 

biológicas, se sumaron las de las ciencias sociales que más allá de explicar los 

cambios ambientales y los estragos del cambio climático, se centraron en sus 

consecuencias y en las pérdidas materiales. En este rubro destaca el estudio de 

Lucatello y Rodríguez (2011) que abordan diversas problemáticas sociales 

relacionadas con el cambio climático al cual define como la manifestación de una 

crisis ambiental. Sin embargo, el análisis más relevante en esta línea de 

investigación fue realizado por Rivera y Loza (2013), quienes desde la perspectiva 

socioantropológica abordan a profundidad los efectos que ha tenido el cambio 

climático en el medio rural. Otras aportaciones que han surgido en ciencias sociales 

a nivel continental son las siguientes: 

 

Los análisis que promueven el desarrollo endógeno y privilegian los conocimientos 

ancestrales sobre los científicos o tecnocráticos. El principal argumento de estos 

estudios es que aquellos pueblos originarios cuyas formas de vida no se han visto 

alteradas tienen recursos renovables de mayor calidad y son más autónomos. Un 



132 

 

ejemplo de esto es el análisis que realiza Vázquez (2022) sobre la cuenca del 

Papaloapan en el que observa que antes de que Alvarado fuera visto como un 

puerto de altura tenía una mayor sostenibilidad pues se mantenía un equilibrio que 

permitía la regeneración ambiental.  

 

Los estudios que critican el elevado costo de productos y servicios del eco-

mercadeo y los que crítica algunas medidas como el llamado impuesto verde. 

Algunos ejemplos de estos análisis son los trabajos de Galán (2022) y Figueroa 

(2022), en los que se apunta que aun cuando el cambio climático se presenta como 

una realidad que debemos afrontar existen actores económicos y políticos que 

lucran con determinados productos haciendo que solo las personas con un 

determinado nivel de vida puedan acceder a los productos que son amigables con 

el medioambiente. También estos estudios señalan que aun cuando los impuestos 

verdes buscan disuadir a las empresas de causar daños al medioambiente, se 

presentan casos en los que algunos actores económicos pagan dichos cargos para 

contaminar y continuar con sus actividades de explotación. 

 

 Los estudios que abordan el desarrollo de nuevas tecnologías cuya finalidad 

es aminorar los efectos del cambio climático, las cuales tienen funciones preventivas 

y paliativas (Constantino y Muñoz, 2004). 

 

Estos estudios son relevantes porque permiten identificar diversas repercusiones 

del cambio climático desde un enfoque global, economicista y biofísico. Por ello se 

vuelve necesario abordar desde una perspectiva vivencial aquellas comunidades en 

las que el cambio climático afecta las formas más esenciales de subsistencia, 

aquellas en las que se entabla una relación estrecha con la naturaleza. En otras 

palabras, se requieren análisis complementarios que partan de las personas, de sus 

experiencias y sus temores, pues son ellas quienes a través de su dinámica y su 

devenir cotidiano marcan los ritmos del cambio climático.  

 



133 

 

Así, en este análisis hemos decidido enfocarnos en una región pesquera: el puerto 

de Alvarado y la ribera de Papaloapan en Tlacotalpan que se encuentra en la parte 

central del Golfo de México. Consideramos que el área de estudio se presentaban 

diversas particularidades como: 

 

 Que los pescadores dependen de óptimas condiciones ambientales para 

obtener producto del mar y garantizar su subsistencia, por lo que la contaminación 

de las aguas y los cambios bruscos en las temperaturas hacen que determinadas 

especies desaparezcan o se alejen de las costas, lo que se traduce en mayores 

riesgos, principalmente, para los que se encuentran entrados en años. 

 Que al ser una zona privilegiada para la pesca ha sido objeto de la 

explotación desmedida e irresponsable, cuestión que beneficia a las empresas y a 

los capitalistas, pero no a los locales cuyo medio de vida se va deteriorando de 

manera irreversible. En este caso, la dinámica de explotación se presenta como un 

círculo vicioso en el que cada vez se pide más producto en condiciones cada vez 

más adversas. 

 Que, al ser una comunidad pequeña y con una cultura pesquera, los ritmos 

de vida son marcados por esta actividad, al igual que las actitudes, perspectivas, 

prospectivas y creencias religiosas de las personas. Cabe señalar al respecto que, 

en un escenario como el que se aborda en este análisis, la fe, la vida, el trabajo y la 

subsistencia presentan una sinergia que se conjuga en una toma de conciencia 

ecológica en la que el cambio climático toma un lugar central. 

 

Considerando estos aspectos, se realizó trabajo de campo durante 2017 y 2018. 

Para lograr la recopilación de información se hicieron tres temporadas que duraron 

quince días cada una y se llevaron a cabo de manera espaciada, ya que esto 

permitió reformular los preceptos metodológicos y teóricos de la investigación y 

ajustarlos a la realidad que se nos presentaba. 

 

Los datos que se recopilaron fueron, principalmente de corte cualitativo, por lo que 

nos enfocamos en las experiencias de las personas mayores sobre el cambio 



134 

 

climático a fin de reconstruir una narrativa a partir de ellas. En total se realizaron 

109 entrevistas a profundidad, así como pláticas dirigidas a creyentes tanto católicos 

como evangélicos de corte pentecostal e histórico. Uno de los criterios que se 

tomaron en consideración para la selección de los informantes fue que tuvieran al 

menos 5 años de pertenecer a una agrupación religiosa, de tal modo que no fueran 

feligreses itinerantes y que también tuvieran al menos 20 años de vivir en el mismo 

lugar, ya que esto garantizaría que tendrían conocimiento de los cambios que han 

acaecido en su comunidad tanto en lo que se refiere a las dinámicas de vida como 

en lo que respecta al entorno geofísico; también se tomó en consideración la 

situación socioeconómica, por lo que solo se entrevistó a personas que percibieran 

menos de tres salarios mínimos, ya que esto garantizaría que la pesca sería su 

principal actividad de subsistencia y que se verían en la necesidad de hacer uso de 

su fuerza de trabajo en otras actividades para complementar sus ingresos y ganarse 

el pan diario entre las que se pueden mencionar: utilizar sus lanchas para promover 

el turismo o realizar actividades de servicio en las ciudades o albañilería. 

Algunas preguntas que sirvieron como hilo conductor de las narrativas de los 

informantes fueron: 

 

 ¿Cómo se procesan los temores e inseguridades que el cambio climático 

provoca? 

 ¿Será la fe el medio más idóneo para crear un ambiente de seguridad y una 

perspectiva hacia el futuro? 

 ¿Se puede adquirir a través de la fe una conciencia ecológica y una postura 

de respeto por el medioambiente? 

 

Estas interrogantes permitieron distinguir dos temas centrales que orientaron las 

narrativas. En primer lugar, los informantes expresan su incertidumbre y se 

cuestionan constantemente por la continuidad de la vida. ¿Seguiremos comiendo lo 

mismo?, ¿podremos vivir todavía de la pesca?, ¿cómo podremos afrontar el 

deterioro del mar y sus inclemencias? son algunas de las preguntas que se hacen 

a diario los pescadores porque su subsistencia y su vida dependen de su 



135 

 

medioambiente. En segundo lugar, los informantes relacionan estas 

preocupaciones con sus creencias religiosas y su cosmovisión, adoptando posturas 

que oscilan entre dos polos: el de la resignación porque se considera que el 

deterioro ambiental es un designio divino que no se puede contravenir y el de la 

conciencia ecológica que busca sanar el daño que ha hecho el hombre al planeta 

para así cumplir con el principio de la mayordomía. 

 

Esto es especialmente importante si se tiene en cuenta que las instituciones 

religiosas han comenzado a señalar que el planeta es un regalo de dios o que al 

cuidar el jardín del mundo se muestra respeto a la creación (Tovar, 2016). Incluso, 

según Hodson y Hodson (2011), en las iglesias ha surgido un modelo cristocentrico 

que han adoptado la mayoría de los creyentes y que plantea que la mayordomía de 

la creación debe buscar el beneficio tanto de los hombres como de la naturaleza, 

tal como se verá más adelante. 

 

¿Qué futuro nos depara? 

En Alvarado y en la rivera del Papaloapan, la pesca está tan arraigada a la forma 

de vida que el deterioro del medioambiente se percibe como una señal del fin del 

mundo y de que Cristo está por venir; algunas personas, incluso, han relacionado 

los cambios en el entorno con determinadas profecías bíblicas. 

 

En este sentido, una de las preocupaciones que más destacaron entre los creyentes 

fueron las relacionadas con su salud, ya que para ganarse el pan diario requieren, 

ya sea por medio de la pesca u otras actividades, estar en óptimas condiciones 

físicas, pues su principal recurso es su fuerza de trabajo. Destaca que más de la 

mitad se mostraron preocupados por las enfermedades respiratorias a causa de las 

variaciones en las temperaturas y que el resto consideraron que eran más 

alarmantes las enfermedades respiratorias. Todos los informantes vieron como 

principal causa a la contaminación, pero también a cuestiones éticas relacionadas 

con el respeto a la creación de Dios y el ejercicio de la mayordomía. 

 



136 

 

Continuando con las preocupaciones por la salud, la mayoría comentaron que, 

durante los meses de abril y mayo (cuando hace más calor), caían desmayados a 

causa de la deshidratación y también les daba mucha comezón en la piel debido al 

contacto con el agua; otros señalaron que el reflejo del sol afectaba sus ojos y que 

incluso, algunos pescadores quedaban ciegos. Hubo quienes hicieron notar que con 

el calor se presentaban enfermedades como el dengue y el zika, mientras que 

algunos más comentaron que los alimentos se descomponían con más facilidad lo 

que traía por consecuencia fuertes infecciones a causa de la intoxicación, 

problemas estomacales, salpullido, vómitos, tifoideas e incluso dolores de cabeza y 

fiebres. También hubo pescadores que comentaron tener problemas de presión 

baja y dificultades para realizar su actividad a causa de las altas temperaturas, ya 

que esto les traía dolores musculares y óseos, principalmente en las rodillas, la 

espalda y los brazos. Incluso, algunos señalaron que los cambios en la temperatura 

propiciaban el desarrollo plagas como piojos, gusanos que les provocan infecciones 

en la piel. 

 

En los meses de agosto, tienen que enfrentarse a las lluvias intensas, a los 

huracanes y a los nortes, lo que afecta aquellos pescadores que se centran en 

capturar especies determinadas de manera estacional. 

 

Otra preocupación relevante fue aquella que se relacionaba con la continuidad de 

la vida, pues si continua el cambio climático y se recrudece el daño ambiental, las 

actividades productivas como la pesca y la agricultura se verán afectadas y no se 

podrá dar marcha atrás. Algunos pescadores manifiestan esta preocupación 

preguntándose qué comerán en el futuro, pues las especies en el mar 

desaparecerán y aquellos alimentos que antes les eran comunes ahora ya no lo 

serán como es el caso del robalo, el huachinango, la mojarra, el pulpo y el camarón 

que ahora se encuentran mar adentro. Asimismo, el clima ha hecho que algunos 

pescadores se hayan visto en la necesidad de pescar más noche para no exponerse 

a las altas temperaturas. 



137 

 

Es necesario señalar que debido a la gravedad de los efectos del cambio climático 

los creyentes ya no tienen fe en que la ciencia o la tecnología puedan revertir el 

deterioro ambiental. Incluso, la incertidumbre que tienen del mañana es tal que tres 

cuartas partes de ellos mencionan que ya les es imposible predecir el clima del día 

siguiente. Lo único de lo que tienen certeza es de que el día de mañana habrán de 

enfrentarse a plagas, enfermedades, mala economía, pobreza, hambre y migración. 

Y aunque, en el día a día sufren las consecuencias de la contaminación y el 

deterioro de su entorno, solo unos cuantos pescadores (catorce) entrevistados 

consideraron que dependía de ellos hacer algo para subsanar su situación, mientras 

que una cuarta parte señalaron que eso era responsabilidad del gobierno y de los 

dirigentes locales.  

 

Y así esta situación ha ido deteriorando tanto la salud de los pescadores como su 

estado de ánimo, sin embargo, aun cuando muchos pescadores jóvenes ya no ven 

futuro en la pesca, muchos jóvenes se niegan a abandonar su tierra y prefieren 

luchar hasta naufragar en ella con la esperanza de volver a aquellos tiempos en que 

“había, se podía y se disfrutaba”. Esto demuestra un arraigo a la vida pasada y a 

las tradiciones, los espacios y la organización de la cotidianeidad, pues es de lo que 

se han apropiado a lo largo de toda una vida. Así que, debido a esto buscan formas 

de adaptarse a las nuevas situaciones que se les presentan construyendo sus casas 

en lugares más altos, poniendo mosquiteros para evitar los zancudos y 

transformando sus percepciones. 

 

El cambio climático como señal del apocalipsis, posturas desde la cotidianeidad 

En un escenario en cual se depende de condiciones ambientales favorables para la 

subsistencia, el cambio climático se presenta como un resultado de una crisis moral 

y espiritual, por lo que cuidar de la creación se presenta como una obligación o un 

deber a partir del cual se desprenden diversas posturas: 

 

 Apocalíptica vengativa que plantea un correlato en el que la naturaleza cobra 

venganza del daño que le ha hecho la humanidad a lo largo de la historia. 



138 

 

 Apocalíptica moral, en la cual, las personas preservan el medioambiente 

siguiendo los principios que se les predican en sus grupos religiosos por distintos 

medios presenciales o digitales siguiendo así el principio de mayordomía de la 

creación. 

 Apocalíptica salvífica que plantea una visión en la que tanto el planeta como 

la vida que habita en él cobran un carácter sacralizado y son vistas como creación 

de Dios. De esta forma se promueven acciones no egoístas en favor de la salvación 

de todas las almas. 

 

Cada una de estas posturas dota a los correlatos religiosos de un significado y 

simbolismo aterrizado en la vida de los creyentes ubicándose a veces en la 

resignación y la aceptación de los designios de un poder superior como es en el 

caso de la visión vengativa, en el reconocimiento de una responsabilidad como 

sucede con la visión moral o en el cumplimiento de un deber. Todo esto abre nuevos 

horizontes y criterios que orientan las predicaciones para que así contemplen 

también las injusticias de nuestro tiempo. Un documento interesante al respecto es 

la encíclica Laudato Si en la que no solo se promueve el cuidado del planeta, 

también se denuncian y crítica los vicios del capitalismo. 

 

En este orden de ideas, las ciencias sociales contribuyen de manera importante al 

exponer las causas humanas, las vulnerabilidades e impactos del cambio climático 

en el entorno, en la vida y en las dinámicas de la sociedad. 

 

Reflexiones 

El trabajo presentado muestra que la comprensión del cambio climático va más allá 

de las concepciones planteadas por las ciencias duras y que engloba aspectos 

como la moral, la ética y la percepción de la propia situación y dinámica de vida, por 

lo que se requiere una comprensión holística que tome en cuenta al sujeto y a su 

situación, así como a la serie de circunstancias que enfrenta en su día a día. Hay 

que tener en cuenta, sobre todo, que la relación que mantienen los pescadores con 

su entorno es sumamente cercana, pues la pesca más que una actividad económica 



139 

 

es una forma de vida para ellos, es el núcleo de su cultura y de su organización 

social, aspectos que comúnmente pasan desapercibidos para los enfoques 

biofísicos. Y así, las creencias religiosas apocalípticas que se presentan son una 

ventana interesante para comprender como los pescadores reinterpretan su forma 

de ver el mundo y actuar en él, planteando propuestas y estrategias que les 

permiten hacer frente a todo aquello que de una u otra manera ha trastocado su 

forma de vivir entre las cuales se encuentran levantarse más temprano para evitar 

exponerse al sol, construir sus casas de tal modo que resistan las inundaciones, 

colocar mosquiteros para mantenerse a salvo de las plagas, o incluso, dedicarse a 

otras actividades para completar su ingreso. 

 

Hay que anotar, también, que las personas entrevistadas establecen una relación 

muy estrecha entre su dinámica familiar, sus creencias, su forma de subsistencia y 

la naturaleza, por lo que no se puede negar que las iglesias se conviertan en 

espacios en los que los imaginarios, principios, valores y creencias que se 

promueven tienen un impacto en todas las esferas de la vida de los creyentes. 

 

En otras palabras, las personas, desde la fe y la percepción del entorno interpretan 

y moldean un relato apocalíptico en el que se insertan con acciones que los 

impactan en lo individual, lo familiar y lo comunitario. Y en este sentido, aspectos 

como el pecado cobran relevancia, pues, aunque no fue mencionado por los 

creyentes es lo que contamina la tierra y la vida en general. Esta vinculación de la 

propia vida con la fe teje un correlato de sentido que en cierto modo da significado 

a la vida y a las acciones y que, en el caso de los pescadores, es un importante 

soporte, móvil y explicación que les permite resistir el preludio de un naufragio en 

tierra. 

 

Referencias 

Constantino, R. y Muñoz, C. (2004). Mercados de tecnología ambiental y las 

capacidades institucionales para la gestión ambiental: el caso. Análisis Económico, 

19(42), 199-224.  



140 

 

Fernández, Agustín (2012). Atlas climático y de cambio climático del estado de 

Oaxaca. México, Ciudad Universitaria, D. F.: Centro de Ciencias de la Atmosfera- 

UNAM. 

 

Figueroa, Neri (2022). Tributos ambientales en México: una revisión de los 

problemas. Disponible en: https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-

comparado/article/view/3852/4818#N* 

 

Galán, Javier (2022). Impuestos ambientales en México. Disponible en: 

http://bibliodigitalibd.senado.gob.mx/bitstream/handle/123456789/4972/presentaci

%C3%B3n%20Dr.%20Gal%C3%A1n.pdf?sequence=3&isAllowed=y 

 

 

Grunstein, Miriam, (2014). Monopolios de estado y política del cambio climático en 

México: ¿bastiones de cambio o barreras estratégicas?. México: Naciones Unidas, 

CEPAL. 

 

Lucatello, Simón, y Rodríguez, Daniel, (2011). Las dimensiones sociales del cambio 

climático: Un panorama desde México: ¿cambio social o crisis ambiental?. México, 

D.F.: Instituto Mora. 

 

Pichardo, Ignacio, (2006). Agua, bosques y cambio climático: Hacia una nueva 

política de forestación en México. Toluca: Estado de México, Universidad Autónoma 

del Estado de México, Facultad de Ciencias Políticas y Administración Pública. 

 

Rivera, Evelia. (2010). Cambio climático en México: Un enfoque costero y marino. 

Campeche, México: Universidad Autónoma de Campeche, Centro EPOMEX. 

 

Rivera, Gladys y Loza, Mariela, (2013). Cambio climático: impactos y previsiones en 

el medio rural del Estado de México. México: Universidad Autónoma del Estado de 

México, M.A. Porrúa. 

https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3852/4818#N*
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3852/4818#N*
http://bibliodigitalibd.senado.gob.mx/bitstream/handle/123456789/4972/presentaci%C3%B3n%20Dr.%20Gal%C3%A1n.pdf?sequence=3&isAllowed=y
http://bibliodigitalibd.senado.gob.mx/bitstream/handle/123456789/4972/presentaci%C3%B3n%20Dr.%20Gal%C3%A1n.pdf?sequence=3&isAllowed=y


141 

 

Vázquez, Shany Arely (2022). El auge y declive de las políticas pesqueras. El caso 

de Alvarado Veracruz 1920-1945. Compugrama. 

 

 

 


