
106 

 

6. El saldo ecológico del sincrético árbol de navidad 
 

Resumen 

La vinculación de la teología ecológica con la historia ambiental es una de las más 

nuevas aportaciones  epistemológicas  al área de la adaptación ambiental, puesto 

que esta interdependencia, por el momento aun parca y para la mayoría inteligible,  

entre ecología y religión aparece en un momento crucial en la historia de la crisis 

ambiental que atraviesa el mundo en su conjunto. Bajo ese marco, el objetivo de 

esta investigación fue recapitular la historia del árbol de navidad, los hitos que la 

han guiado por el mercado de adviento, haciendo especial énfasis en el impacto 

ambiental que dicha práctica ha tenido sobre el mundo entero, para así estar en 

situación de comprender y quizá cambiar esta y otras prácticas suntuarias, que, 

dada la masificación, involuntariamente se han convertido en problemas 

ambientales. El resultado más claro señala que en los últimos años se ha talado 

una superficie de alrededor de 20 mil km2.  

 

Palabras Clave 

Historia Ambiental, Teología Ecológica, Árbol de Navidad, Huella Ecológica. 

 

Introducción 

Llama la atención que el devenir de la historia ambiental ha tomado tres caminos: 

el primero se relaciona con los estudios de paisaje; el segundo tiene que ver con el 

deterioro o impacto ambiental producido por las revoluciones industriales o 

tecnológicas; finalmente el tercer paradigma aborda la forma en cómo las actitudes, 

las creencias y los valores influyen en la interacción con la naturaleza. Una de las 

definiciones más citadas afirma que la historia ambiental estudia la forma en cómo 

interaccionan las culturas y su medio ambiente en el pasado (Worster, 1994), por lo 

que la historia ambiental suele ser vista como una versión más amplia de la historia 

humana general (Tovar, Ávila y Vázquez, 2018). 

 



107 

 

Desde otro ángulo, la mayor parte de los historiadores del medio ambiente se 

abocan a problemáticas locales, regionales y nacionales (Hughes, 2015), aunque a 

principios del XXI dado que el cambio ambiental antropogénico ha asumido 

proporciones globales, la historia ambiental comienza a abordar la escala mundial, 

como el caso de Beinart y Hughes (2010) quienes analizaron la importancia 

comercial de ciertos árboles y plantas durante la era victoriana, particularmente 

observaron cómo los británicos trasladaron flora, fauna y productos básicos por todo 

el mundo, lo que provocó una perturbación ecológica, un cambio ambiental radical. 

A dicho fenómeno Crosby (Crosby, 1986) lo denominó biota portátil. 

 

Por otra parte, cada vez más los préstamos epistemológicos han hecho sinapsis 

entre: la geografía histórica, la historia y la filosofía de la ciencia, la historia de la 

tecnología y la ciencia del clima, la arqueología y la antropología, la ecología y la 

ecología histórica, pero también con la silvicultura y especialmente con la historia 

forestal. No obstante, se ha detectado que dentro de la literatura de la historia 

ambiental existe una especie de laguna, una falta de acercamiento tripartita entre la 

ecología, la historia y la teología, en otras palabras, aunque se han elaborado 

algunos trabajos que discuten la relación entre ecología y religión (Saniotis, 2012), 

se estudia poco sobre la historia ambiental y su relación con las prácticas religiosas, 

es por esa razón que el presente trabajo de investigación pretende iniciar la 

inclusión de tal perspectiva dentro de los estudios de historia ambiental.  

 

Bajo ese marco se sabe que recientemente, después de que el papa Francisco 

emitiera la encíclica Laudato Si, alusiva a cuidar el planeta Tierra y su medio 

ambiente, diferentes comunidades e iglesias católicas se han sumado a la reflexión 

teológica en torno a la vida cristiana bajo un contexto de crisis medio ambiental o 

ecológica. Dichas reflexiones abordan ciertos problemas ambientales, tales como: 

el derivado del movimiento de millones de personas hacia lugares de culto y las 

toneladas de basura que acumulan a lo largo de las distintas rutas de peregrinación; 

o la cantidad de árboles que se talan año tras año durante la temporada navideña. 

Sin embargo, sobre esta última tradición ambiental no existen datos sistematizados 



108 

 

que lancen una orientación tendiente a concientizar a la sociedad sobre la poca 

sustentabilidad que representa poner un árbol navideño en la era del mundo 

globalizado. De modo que, esta investigación, luego de enmarcar el estado del arte 

e historiografía del árbol de navidad, expone la producción de árboles navideños 

para a partir de allí estimar su huella ecológica, y de ese modo proporcionar 

elementos de reflexión en torno a la teología ecológica. 

 

La crisis socioambiental y la teología ecológica 

Un análisis geográfico y teológico de las peregrinaciones ayuda a visualizar desde 

otros ángulos la crisis espiritual por la que atraviesa la sociedad en su conjunto, ya 

no sólo occidental, sino mundial, ya que más allá de la relevancia que se le ha dado 

al estudio de las  peregrinaciones entre otras tradiciones y festividades de corte 

religioso, sobre todo desde el punto de vista ritual y espiritual,  se propone aquí 

observar los actos colaterales a dicho fenómeno, sobre todo los actos vinculados a 

la mayordomía ambiental.  

 

En ese sentido, practicar una peregrinación conlleva un itinerario de lugares de 

reposo y pernocta a ser atravesados por los peregrinos antes de llegar al santuario 

o meta del periplo. Efectivamente, como todo viaje, cualquier peregrinación a algún 

lugar religioso implica un estilo de embalaje de alimentos desechable para hacer 

más ligera la carga de los peregrinos durante su marcha. En el caso mexicano, 

todavía antes de la década de los años 1970, los utensilios de viaje, propios de una 

peregrinación a la basílica de Guadalupe, incluían comales y ollas de barro, cal, 

fósforos, mazorcas de maíz, molcajetes, metates, cucharas de madera, machetes, 

resorteras, tompiates (queso de cerdo) y encurtidos, chiquihuites (canastas de 

mimbre), servilletas de algodón bordado, frijoles crudos, pepitas, capulines, 

cacahuates, amarantos, chapulines asados (grillos comestibles), jumiles vivos 

(chinches de árbol comistibles), calabazas, zanahorias, jícamas, naranjas, limones 

y chiles, etcétera.  

 



109 

 

Bajo ese marco socioambiental, la biodegradación de los enseres propios de toda 

peregrinación no iba más allá de tres a cuatro meses, en tanto que el resto del 

embalaje regresaba a casa, pero, con la popularización y masificación de los 

utensilios fabricados a base de polímeros y demás plásticos derivados de petróleo, 

los restos de enseres que antaño los absorbía la naturaleza poco a poco fueron 

acumulándose en mayor cantidad en el paisaje sobre todo durante el surgimiento 

de sus versiones desechables.  

 

Justamente, el problema de la contaminación que se genera por la práctica religiosa 

del acto de peregrinar es un fenómeno que recientemente fue estudiado. Uno de los 

primeros en dar cuenta de ello fue un hindú (Shinde, 2007), quien mediante un 

estudio de caso del complejo sagrado de Tirumala-Tirupati, un popular centro de 

peregrinación al sur de la India, describe cómo los cambios más significativos que 

experimenta el paisaje durante el tránsito de las peregrinaciones propiamente 

dichas de a poco han gestado nuevas presiones sobre el medio ambiente de ese y 

otros sitios religiosos. Desde China, de manera paralela, Huiyu (2007) documenta 

una forma de ascetismo ambiental que se practica durante la peregrinación al 

Parque Jingshan, Beijing, también conocido como 'Holy Mountain Pilgrimage'. Con 

excepción de estas dos únicas referencias, la relación entre prácticas religiosas y 

degradación ambiental no ha llamado el interés entre los estudiosos, sólo existe 

interés mediático como el que se describe en la figura 1.  

 

La razón del poco interés por documentar este fenómeno de degradación 

medioambiental, se debe por una parte a que éste es una de esas problemáticas 

que pese a la tajante evidencia, debido a sus múltiples aristas  ideológicas, políticas, 

culturales, diplomáticas y teológicas, suele siempre invisibilizarse puesto que su 

reflexión invita a una autocrítica de las conductas seculares que los sujetos 

reflejados en dicha problemática no buscan cambiar, pese a que dichas acciones 

merman de forma constante su propia salud. Por otro lado, no todas las prácticas 

religiosas que degradan al medio ambiente pueden observarse tan nítidamente, 

como la que involucra al fenómeno de las peregrinaciones que hemos mencionado.  



110 

 

Figura 1 

Contaminación del ambiente producto directo de prácticas religiosas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a) Contaminación con residuos sólidos derivados de peregrinaciones en la Basílica de Lo Vázquez 

en Valparaiso, Chile; b) parte posterior del Templo Phnom Penh, Camboya; c) la Pagoda Kyaiktiyo, 

Myanmar; d) frente a Catedral de Notre Dame, Francia; y  e) costado del templo Parashurameshvara, 

India. Fuente: Google imágenes 2017. 

 

Lo cierto es que existen ciertas prácticas religiosas que degeneran al medio 

ambiente pero que debido a su sincretismo y a su configuración espacio temporal 

no pueden apreciarse fácilmente a simple vista, sino que es menester recurrir a 

otras técnicas sociohistóricas y socioespaciales para poder conocer dicha situación, 

este es el caso de la tradición del árbol de navidad que en los últimos años su 

estadística arroja ciertos datos que deben meditarse desde el punto de vista 

teológico ambiental.  

 

En ese sentido, en el siguiente apartado se van a exponer brevemente los 

elementos más sobresalientes del proceso histórico que conformó el mercado de 

adviento, particularmente la investigación se centra en el caso de la historia del árbol 



111 

 

de navidad, su constitución sincrética, su promoción literaria, su auge publicitario y 

finalmente industrial, para con ello posteriormente estimar y ejemplificar con 

analogías territoriales el tamaño del impacto medioambiental que producen cientos 

de millones de personas al practicar dicha costumbre propia de la temporada 

navideña. 

 

Historia del árbol de Navidad 

Las evidencias más antiguas vinculadas con la costumbre de usar un árbol se 

remontan a la edad de bronce, concretamente a los tallados en roca de la provincia 

sueca de Bohuslän, realizados desde dos milenios a.C., puesto que muestran 

claramente el traslado de una pinácea con una base para erguirse en otro sitio 

(Larrabee, 1872). Dicho culto está asociado con el mito del Árbol del Mundo, un 

motivo recurrente en varias religiones y mitologías, en particular en las religiones 

indoeuropeas, siberianas (Figura 2) y nativas americanas, entre otras propias de las 

regiones septentrionales (Matthews y Matthews, 2003). Otras manifestaciones 

aluden al Árbol de la Vida, cuya filosofía de este último se corresponde más con las 

tradiciones espirituales del cercano oriente. No obstante, dado su contenido 

metafórico en algún momento de la expansión del cristianismo terminaron por 

imbricarse (Silo, 1993).  

 

Uno de las primeras interacciones de tales mitos arbóreos se dio luego de la 

contención de los germanos por parte de Lucio Domicio Aureliano en el año 271 d. 

C. (Watson, 1999). De allí se infiere que los pueblos indoeuropeos comenzaron a 

fusionar el mitraísmo con su culto solsticial de natalis invicti. Posteriormente cuando 

Flavio Valerio Aurelio Constantino ascendió como emperador romano en el año de 

306, el naciente cristianismo sustrajo adeptos del mitraísmo, empero fue hasta la 

época del Concilio de Nicea I del año 325, cuando la Iglesia alejandrina fijará el díes 

nativitatis et epifaníae o día de natividad (Las Heras, 2008), cabe recordar que la 

prohibición formal del mitraísmo en 391 condujo a practicar de forma clandestina el  

natalis invicti, simbolizado con un árbol (Ibíd.).   

 



112 

 

Figura 2 

Representación más antigua de la interacción entre seres humanos y una pinácea 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tallados en roca en una provincia sueca de Bohuslän, datados entre 1800 y 500 a. 

C., mostrando una pinácea. Fuente: Larrabee, 1872, p. 784. 

 

 

Ese paganismo secreto hacia el 590 fue atendido por Columbano de Luxeuil quien 

en una noche de navidad al pie de los montes Vosgos se habría llevado consigo a 

algunos de sus feligreses a la cima de una montaña, donde sentados alrededor de 

un antiguo abeto, objeto de culto pagano, algunos aldeanos colgaban linternas y 

antorchas. Este acto sincrético permitió a  San Columbano contar las maravillas del 

nacimiento de Jesús a los campesinos que acudían a ver este espectáculo y 

convertir a varios (Chabot, 2008).  

 

Otro misionero anglosajón, San Bonifacio, en el año 723, estaba en un viaje de 

misión en el noreste del imperio franco, en lo que hoy es Hesse, buscando convertir 

a las tribus germánicas del norte de Alemania al cristianismo, utilizando como base 

la fortificación de Büraburg, cerca del río Eder, en donde, con  el apoyo de soldados 



113 

 

francos, planificó y anunció la tala del roble sagrado Donareiche para desmitificar 

su creencia e introducir el cristianismo entre los seguidores de la deidad Donar de 

la religión nativa germánica (Emerton, 2000). No obstante, la abundancia de 

árboles, paganos, y ateos afirmó más el sincretismo dentro del ámbito privado. 

 

La constitución sincrética de la Navidad 

La historia del cristianismo, teológicamente hablando, se puede ver como la historia 

de un sincretismo conciliar con episodios de ideas irreconciliables. Por ejemplo, 

durante el siglo XI, ante la disyuntiva de elegir el paganismo germánico o el 

cristianismo católico/romano cualesquiera asumían un rol de ateos. Estos últimos 

exigían una prueba de la existencia de Dios, también exigían definir las 

características del mismo. La cualidad de universalidad y omnipresencia divina a 

algunos como san Anselmo de Canterbury conducía a afirmar el misterio trinitario. 

Por lo que la creencia de la existencia de Dios en todo seguía rigiendo el mundo, es 

decir, por esos años san Anselmo asumía  que la naturaleza (plantas y animales) 

era divina por ser perfecta o tender a la perfección (Álvarez, 2001), de tal reflexión 

hoy se puede notar cómo el simbolismo del árbol de navidad cambió de sentido, de 

señalar el inicio del solsticio de invierno del hemisferio norte pasó a indicar la fecha 

de nacimiento de Jesús de Nazaret, más aún, dicho árbol, en tanto parte de la 

naturaleza (figura 3), por esas fechas no había perdido su carácter creatural, en 

tanto que seguía siendo parte de la naturaleza divina y perfecta de Dios84.  

 

Esa es una de las razones teológicas por la cual en Alcobaça, Portugal, la Orden de 

Cister en 1400 determinaba la manera en cómo había de decorarse la rama de 

navidad (Albuquerque, 2013),  razón teológica, también por la cual en la ciudad de 

Estrasburgo, en el inverno de 1492, la Oeuvre Notre Dame (la Fundación de Nuestra 

Señora) compró nueve pinos para las nueve parroquias que había en dicha  ciudad 

y de ese modo dar la bienvenida al nuevo año (Fuchis, 2006), del mismo modo en 

                                                           
84 Los detractores de la perfección divina propuesta por San Anselmo, siglo tras siglo mermaron la divinidad 

intrínseca de la naturaleza, hasta convertir un árbol creatural en un objeto 



114 

 

la comuna francesa de Selestat, se menciona el corte de árboles pequeños y ramas 

para la decoración de la navidad de 1521 (Develey, 2017). 

 

Figura 3 

Representación de un manual medieval sobre salud, bienestar y armonía para con los 

árboles de la naturaleza  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En los mesarios anteriores al siglo XVI la ausencia de herramientas son un indicativo de la 

sensible relación entre los seres humanos y la naturaleza. En los mesarios posteriores 

aparecen las herramientas de forma protagónica. Fuente:  Taccuino Sanitatis de 1499. 

 

En el boscoso municipio de Stockstadt am Main, Baviera existe un archivo del año 

de 1527 donde se hace la mención escrita más antigua de Alemania sobre un árbol 

de navidad (Schwind, 2013). También se sabe que, en 1539 en la catedral de 

Estrasburgo, región de Alsacia, se montó un árbol de navidad (Ibíd.), y en 1576 en 

la ciudad de Gengenbach, región de Friburgo, los guardabosques pusieron un árbol 

de navidad en la cámara del Consejo (Marc, 2012). Mientras que en 1597 el gremio 

de artesanos de Turckheim, comuna francesa de la región de Alsacia, decoraba con 

papel pintado, hilos coloridos, manzanas, obleas y pan de jengibre su árbol de 

navidad (Ehrsam, 1999). 

 

Al comenzar los años 1600, la duquesa Dorothea Sibylle de Silesia, por ese tiempo 

perteneciente a la  corona de Bohemia, en el invierno de 1611 adornó por primera 



115 

 

vez el árbol de navidad con velas (Schwanfelder, 2011), este uso de velas en el 

árbol de navidad también ocurría en  Leipzig en 1632 (Heland, 1995). Contra esta 

manía en 1642 despotricó teológicamente el luterano ortodoxo, maestro de Spener, 

Johann Conrad Dannhauer (Gribmeyer, 2014).   

 

Como se puede apreciar, entre los siglos XV y XVII había leñadores, artesanos, 

cultivadores y religiosas  que decoraban árboles con manzanas y dulces. Luego, la 

costumbre se extendió a los hogares privados, esto principalmente en el sur de 

Alemania occidental y en la región de Alsacia, por lo que no es raro apreciar que 

dicha costumbre esté estrechamente relacionada con el surgimiento del 

protestantismo de la Europa occidental. 

 

La promoción literaria de la Navidad 

Ulteriormente, luego de la primera mitad del siglo XVIII, las costumbres  ligadas al 

árbol de navidad se volvieron más comunes, por ejemplo, se tiene noticia que en 

1738 la esposa polaca de Luis XV habría instalado un árbol en Versalles (De 

Villaines y De Champs, 2002), en tanto que en algunas granjas de Södermanland, 

Suecia se decoraban los árboles  de navidad ya desde 1741 (Heland, 1995), 

asimismo el escritor alemán Johann Heinrich Jung (que vivió su infancia en Baden-

Württemberg), en sus memorias de 1793  narró cómo  la luz que iluminaba el árbol 

de navidad era reflejada por las nueces doradas que colgaban de aquel (Jung-

Stilling, 1836). No obstante, fue la novela “Las penas del joven Werther” de Johann 

Wolfgang von Goethe, escrita en 1774 la de mayor importancia para el conocimiento 

y difusión del árbol de navidad, tanto entre la población en general de Alemania, 

como en otros países europeos. Allí Goethe describía el árbol de navidad como es 

ampliamente conocido hasta el día de hoy (Goethe, 2005). También el poeta, 

dramaturgo, filósofo e historiador alemán Friedrich Schiller amaba la costumbre de 

adornar un árbol en navidad.  

 

Como se puede apreciar, la costumbre de adornar un árbol durante la temporada 

navideña fue impulsada desde el último cuarto del siglo XVIII esencialmente por 



116 

 

poetas cercanos al luteranismo. Lo cual continuó durante el comienzo del siglo 

decimonónico, por ejemplo la esposa de Jorge III del Reino Unido, nacida en 

Alemania, Charlotte de Mecklenburg-Strelitz, adornó un árbol de navidad para una 

de las fiestas que ella dio a los niños pobres hacia  1800 (Forbes, 2007). Luego en 

1805 el ampliamente conocido teólogo, evangélico y pedagogo Johann Peter Hebel 

en su canción   Die Mutter am Christabend (La Madre en Nochebuena) le dedica 

una estrofa a la decoración del árbol (Kürschner, 2016), por lo cual no es extraño 

que en Dinamarca el primer árbol de navidad con velas fuera decorado  en 1808 por 

la condesa Wilhemine de Holsteinborg (Hedeager, 2008). 

 

El Congreso de Viena, más el impulso del conservadurismo hicieron que la 

costumbre de adornar un árbol en temporada de navidad se afianzara luego de 

1815, sobre todo entre la aristocracia y la naciente clase media. Como ejemplo hay 

que citar al caricaturista, pintor y tenor prusiano Wilhelm Hoffmann que introdujo el 

primer árbol de navidad decorado para niños pobres en Weimar, Turingia, Alemania 

(Wähler, 1937). Nótese que el árbol de navidad propio de la nobleza europea era 

una moda muy extendida a comienzos del siglo XIX (Figura 4), de allí que la princesa 

Henrietta de Nassau-Weilburg lo introdujera en Viena en el inverno de 1816.  

 

Sin embargo, fue la joya literaria Nussknacker und Mausekönig (El cascanueces y 

el rey de los ratones) escrito por Ernst Theodor Amadeus Hoffmann en 1816 lo que 

catapultó al reluciente y moderno árbol de navidad, decorado con manzanas 

doradas y caramelos en medio de la noche de navidad (Hoffmann, 2016), desde el 

sur de Francia hasta el norte de Europa, particularmente en Oslo, Noruega donde 

hacia 1822 bajo el árbol de navidad se colocaban regalos y juguetes (Weiser-Aall, 

1953). 

 

De gran valía fue el hecho de que la reina Victoria, cuando era niña pequeña, tuvo 

un árbol de navidad en su habitación cada temporada. En su diario para la 

nochebuena de 1832, la entonces princesa de 13 años describía cómo en el salón 

había dos árboles con luces y adornos de azúcar, también señaló cómo se 



117 

 

colocaban los regalos alrededor de los árboles (Esher, 1912). En ese mismo año, 

Karl Follen, un profesor de Harvard nacido en Alemania, fue el primero en colocar 

un árbol de navidad en su casa de Cambridge, Massachusetts, de esa manera se 

introdujo esta costumbre en Nueva Inglaterra, Estados Unidos (Gewertz, 1996). 

 

 

Figura 4 

Ilustración de un mercado navideño en Nürnberg, Alemania hacia 1800. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nótese cómo la mujer que lleva el árbol, también carga algunos juguetes, tal como; 

marionetas o muñecos. Fuente: Litografía del siglo XIX. Museo Nacional Alemán, Nürnberg, 

Alemania. 

 

Por esa época varias figuras de la nobleza europea ayudaron a difundir dicho 

sincretismo religioso asociado al natalicio de Jesús de Nazaret, algunos 

documentos involucran a: la duquesa Helene de Orleans quien en 1837 introdujo el 

árbol de navidad en el palacio de las Tullerías de París (De Villaines y De Champs, 

2002); en tanto que en 1846 lady Elizabeth Theresa (Fox-Strangways) Feilding 



118 

 

describía cómo en la Abadía de Lacock, Wiltshire Inglaterra, se decoraban los 

árboles  de navidad a imitación de los de Bohemia (Schaaf, 2010).   

 

La época industrial y publicitaria de la Navidad 

Sin restar merito, se debe admitir que la difusión más apremiante se debe a la reina 

Victoria que luego de casarse con  Albert de Saxe-Coburg en 1840, el árbol de 

navidad llegó a Londres (Crump, 2013). Casualmente dos años después un diario 

inglés anunciaba la venta de árboles navideños.  Allí mismo en 1844 se publicó el 

primer libro que narraba el origen del árbol de navidad (Darton, y Clark, 1844). En 

tanto que en Dinamarca el novelista y poeta Bernhard Severin Ingemann lo hace 

aparecer tanto en un salmo que compuso en 1840 como en una traducción de "Feliz 

Navidad" en 1850 (Weyse, 1945). Un cálculo moderado arroja alrededor de cien mil 

árboles  navideños vendidos en Europa hacia mediados del siglo XIX, puesto que 

tan sólo en Paris existen reportes de la venta de más de treinta mil árboles  

navideños para ese tiempo (Höfle, 2017), quiere decir que los cinco principales 

mercados de adviento vendían anualmente más de  100 mil árboles  navideños, por 

lo menos desde 1850. 

 

Al otro lado del Atlántico, en los Estados Unidos de América el primer mercado de 

árboles de navidad fue producto de una cosecha de abetos de 1851 de las 

montañas de Catskill, los cuales fueron a parar al mercado Washington en la ciudad 

de Nueva York. Para 1880 el negocio se había extendido unos 500 kilómetros 

puesto que el mercado navideño de Nueva York era abastecido desde los bosques 

de New Hampshire. En 1899 el abeto de Douglas (Pseudotsuga menziesii) se 

extraía de los bosques del oeste del estado de Washington y se enviaba a los 

mercados de Texas y al sur de California antes de 1920 (Chastagner y Benson, 

2000). 

 

Como se puede conjeturar, la nobleza franco-prusiana y la naciente clase media, 

como audiencia objetivo de los literatos de cuentos de hadas formaron parte del 

proceso social que introdujo el hábito de adornar un pequeño árbol de navidad al 



119 

 

interior de algunas iglesias como la Abadía de Lacock o dentro de castillos como el 

de Windsor. Esa visible práctica fue divulgada de manera pública mediante diarios 

citadinos y libros de historietas (Figura 5). Cabe destacar que durante el siglo XIX 

el mercado de árboles de navidad se abastecía de ejemplares silvestres, por lo que 

historiométricamente se puede estimar qué durante los 100 años del siglo 

decimonónico, alrededor del mundo, llegaron a los diez principales mercados de 

adviento aproximadamente cinco millones de árboles.  

 

A comienzo del siglo XX el mercado mundial de árboles de navidad era de alrededor 

de tres millones por año. Tan sólo en 1901 se sembraron 25,000 árboles navideños 

en una granja de piceas cerca de Trenton, Nueva Jersey (Koelling, 1996), para 

mediados de la década de 1920 el uso de árboles de navidad se había extendido a 

todas las clases sociales. Se estima que a nivel mundial, en función de los 20 

millones de familias cristianas con posibilidad económica para adquirir un árbol 

navideño hacia 1925, por lo menos se cortaron más de nueve millones de árboles 

para cubrir sólo el 40% de semejante mercado. Cabe señalar que desde 1923, en 

el jardín sur de la Casa Blanca, se enciende el árbol de navidad con luces eléctricas 

(Christipedia, 2018), y desde 1931 el Rockefeller Center colocó su afamado árbol 

navideño.  

 

Figura 5 

Anuncios publicitarios del árbol de navidad en el periódico político semanario alemán 

Fliegende Blätter del 29 de noviembre de 1885. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 

 

Fuente: Crump, 2013, p. 141. 

 

A pesar de los primeros esfuerzos industriales, a fines de la década de 1940 el 90% 

de todos los árboles de navidad naturales vendidos en los Estados Unidos aún se 

obtenían de los bosques nativos (Chastagner y Benson, 2000). Conforme a la 

demografía histórica propuesta en esta investigación, significa que, durante las 

primeras cuatro décadas del siglo XX, a nivel mundial, se talaron más de 250 

millones de árboles para uso navideño, principalmente de abeto, abeto Douglas, 

abeto negro y abeto blanco (Figura 6). 

 

 Figura 6 

Cosecha de abeto Douglas de rodales naturales durante la década de 1940 cerca de 

Shelton, WA. Cortesía de la Asociación del Árbol de Navidad del Pacífico Noroeste. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente:  Pacific Northwest Christmas Tree Association 

 

A partir de la posguerra el comercio de árboles de navidad estaba plenamente 

diversificado y especializado de modo que su crecimiento fue exponencial. Tan sólo 

la lista de accesorios es bastante amplia, la cual podemos acotar de la siguiente 



121 

 

manera: figurillas de porcelana sin esmalte o bisques, figuras de papel troquelado o 

en alto relieve, litografías y cromolitografías, esculturas de papel maché y de hierro 

fundido, máscaras, figuras de filigrana, adornos de cartón repujado; adornos 

metalizados, de lentejuela, de cera, de tela; diversos juguetes de madera, 

candeleros de diversos materiales alusivos, agitadores, señales publicitarias, 

tarjetas postales, tarjetas de felicitación, dulces y juguetes de plástico, 

rompecabezas, libros de cuentos de navidad, villancicos ilustrados,  etiquetas de 

regalo, juguetes roly poy, osos de peluche, juguetes Disney, juguetes de domingo 

alusivos al arca de Noé con los ocho miembros de su familia,  más  200 tipos de 

animales (TAFT, 2016).  

 

Si bien  es cierto que esta acelerada promoción y producción comercial, entorno al 

mito del árbol de navidad, en un principio fue fomentada por cientos de mercados 

navideños o de adviento ultra especializados, dentro de los cuales por su tamaño e 

impacto internacional podemos mencionar los mercados europeos siguientes: 

Mercado Internacional de Navidad de Essen, Alemania, Mercado de Navidad Rosa 

en Munich,  Mercado Navideño de Leipzig, Mercado de Hamburgo, Mercado de 

Stuttgart, Mercado de Aquisgrán; Mercado de Navidad de Colmar, Francia, Mercado 

de Adviento de Estrasburgo, Mercado de Montbeliard, Mercado de Metz; Mercado 

de Navidad de Viena, Austria, La Feria de Adviento en la Basílica de Budapest, 

Hungría; Basilea, Suiza y el Mercado de Leicester Square, Londres. 

 

Del mismo modo se puede citar a los mercados más grandes, antiguos e 

importantes de la temporada decembrina  de los Estados Unidos de América: 

Christkindlmarket, Bethlehem, Pensilvania, E. U. A., Downtown Cincinnati, E. U. A., 

Downtown Holiday Market de Washington D. C., Union Square Holiday Market, 

Nueva York, Columbus Circle Holiday Market, Nueva York, Christmas Village, 

Baltimore y Mercado Navideño y Festival de Tomball, Texas. También es cierto que 

fueron   revistas como The Saturday Evening Post, Ladies' Home Journal y la revista 

Life las que masificaron los anuncios navideños de marcas populares como Kodak, 



122 

 

Cream of Wheat, Baker's Cocoa, Ford y Coca Cola Company, las cuales usaron al 

árbol navideño dentro de sus estrategias de venta. 

 

Ahora bien, con base en un cálculo socioambiental de Johnson y Crossing (20013), 

relativo a la cantidad mundial de población cristiana de 1900 al año 2025, más otro 

de Our World In Data (2016) en torno a la cantidad de población pobre para el mismo 

periodo, obtuvimos un estimado de la cantidad de familias cristianas (de ocho 

miembros a comienzos del siglo XX, hasta llegar a familias de tres miembros a 

comienzos del siglo XXI) que estuvieron en condición de adquirir un árbol de 

navidad real durante el lapso señalado. El cálculo elaborado consideró la llegada 

del árbol navideño de plástico a partir de 1970 (Figura 7), así como las tasas de 

producción de coníferas del siglo XX por país.  

 

Figura 7 

Población cristiana en posición de adquirir árboles navideños y cálculo estimado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: elaboración propia con base en  Johnson y Crossing, 2013; OWID, 2016. 

 

Con tal revisión fue posible conjeturar que toda esta estrategia de mercadotecnia 

diseñada exclusivamente para atender el basto mercado navideño ya descrito, 

terminó en una cosecha de 600 millones de árboles cortados de 1900 a 1949 y otra 

cercana a los 1000 millones de pinos navideños talados de 1950 a 1970, en tanto 

que en el periodo que va de 1971 a 2018 la cantidad de árboles, que se usaron para 



123 

 

la temporada de adviento, supera fácilmente los 2000 millones. Mientras que la 

suma histórica, de 1900 a 2030, de todos esos árboles de navidad es de 5,000 

millones. 

 

Al respecto, la industria navideña que fomenta de manera mediática este 

sincretismo religioso no percibe ningún problema en el hecho de que los millones 

de árboles navideños talados a lo largo de la historia equivalen a un bosque de unos 

20 mil km2, justamente del tamaño del territorio del país de Israel moderno. En 

términos históricos, si todos los árboles navideños hubieran vivido 60 años, por lo 

menos, hubieran generado una cantidad de oxígeno suficiente para mantener la 

respiración de los 6,000 millones de seres humanos que poblaban la Tierra en el 

año 2000 por más de 150 días, o bien darle oxígeno por un día completo a un billón 

de personas. 

 

Reflexiones finales 

Como se ha expuesto, la historia del árbol de navidad puede situarse en tres 

momentos: el de su constitución sincrética entre el siglo XI al XVII; seguida de un 

periodo de promoción literaria que va del siglo XVII al XVIII; y finalmente su época 

industrial y publicitaria reafirmada por los mercados de adviento del siglo XIX al XXI. 

Durante las dos primeras etapas el impacto ambiental de dicha costumbre no tuvo 

implicaciones mundiales. Es durante su última etapa, la que inicio a comienzos del 

siglo XIX, cuando su impacto ambiental comenzó a dejar una huella notable sobre 

el medio ambiente a nivel global, al grado tal de que, tan sólo para el caso del siglo 

XX, su práctica ha talado una superficie de alrededor de 20 mil km2. 

 

En efecto, es posible que el problema de la degradación del medio ambiente a 

consecuencia de ciertas prácticas religiosas sincréticas se debe a que estas últimas 

han ido a diferente ritmo de las prácticas industriales, en otras palabras, mientras la 

industria cambió y diversificó sus prácticas de manera veloz, algunos credos no han 

ajustado sus prácticas, dígase hacia tendencias menos perjudiciales para el medio 

ambiente. Por ejemplo, sabiendo que hoy en día existen millones de familias 



124 

 

cristianas, y que la práctica de talar árboles para usarlos unos días durante el 

inverno del hemisferio norte perjudica seriamente al medio ambiente se podría optar 

por reorientar la costumbre hacia la adopción de diminutos juníperos (entre otras 

coníferas bonsái) para por una parte frenar la deforestación y la erosión de suelos 

que causa el cultivo de pinos de navidad y por la otra fomentar el cuidado de plantas 

vivas, en tanto que el diálogo ecuménico resuelve el sincretismo anticristiano del 

árbol de navidad. Irónicamente, recuérdese que, en el pesebre, esa noche, no había 

ni un pino.  

 

 

 

Referencias 

Albuquerque, J. (2013). Mosteiros Cistercienses História, Arte, Espiritualidade e 

Património. Tomo II. Alcobaça, Portugal: Jorlis. 

 

Álvarez, Antonio.  (2001). Las pruebas de la existencia de Dios en el Proslogio de 

San Anselmo. Almería: Universidad Almería. 

 

Beinart, W., & Hughes, L. (2010). Environment and empire. Oxford: Oxford 

University Press. 

 

Chabot, Alphonse. (2008). La nuit de Noïl dans tous les pays. Paris: Library of 

Alexandria. 

 

Chastagner, G. A., & Benson, D. M. (2000). The Christmas tree: traditions, 

production, and diseases. Online Plant Health Progress. DOI: 10.1094. PHP-2000-

1013-01-RV. 

 

Christipedia. (2008). “Origin of christmas tree. development, meaning”, Christipedia. 

Documento disponible en: http://www.ministers-best-friend.com/CHRISTIPEDIA-



125 

 

TM--THE-ORIGIN-Of-The-CHRISTMAS-TREE-DEVELOPMENT-and-

MEANING.html 

Crosby, A. (1986). Ecological imperialism: The biological expansion of Europe, 900-

1900. Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Crump, W. D. (2013). The Christmas Encyclopedia. Jefferson City, E. U. A.: 

McFarland. 

Darton y Clark. (1844). The Christmas tree: A present from Germany. Londres: 

Darton & Clark. 

 

Develey, Alice. (2017). D'où vient le “sapin” de Noël?, Le Figaro. 20/12/2017. 

 

De Villaines, B., y de Champs, H. (2002). Les saisons de la vie: traditions familiales 

et moments privilégiés du Moyen Âge à nos jours. Tournai, Bélgica: La Renaissance 

du livre. 

 

Ehrsam, R. y Fuchs, J. (1999). Le vieux Turckheim: Patrimoine bâti et patrimoine 

familial; topographie. Colmar, Francia: Bentzinger. 

 

Emerton, Ephraim. (2000). The Letters of Saint Boniface. Nueva York: Columbia 

University Press. 

 

Esher, R. B. B. (Ed.). (1912). The girlhood of Queen Victoria: a selection from Her 

Majesty's diaries between the years 1832 and 1840. (Vol. 1). Nueva York: Longman, 

Green & Co. 

 

Forbes, B. D. (2007). Christmas: A candid history. Berkeley: University of California 

Press. 

 

Fuchis, François. (2006). l’Œuvre Notre-Dame de 1942-93, Bulletin de la Cathédrale 

de Strasbourg, 24: 55-112. 



126 

 

 

Gewertz, Ken. (1996). Professor Brought Christmas Tree to New England. 200th 

Anniversary of Charles Follen's birth marked this year. E. U. A.: Harvard University 

Gazette. December 12, 1996.  

 

Goethe, Johann. (2005). Las Penas del joven Werther. Argentina: Colihue. 

 

Gribmeyer, Michel. (2014). Weihnachts-Irrtümer. Hannover: Kindle.   

 

Hedeager, Anne. (2008). Danmarks første juletræ blev tændt i 1808, Kristeligt 

Dagblad,  17. december 2008. Documento disponible en: https://www.kristeligt-

dagblad.dk/kronik/danmarks-frste-juletr-blev-tndt-i-1808 

 

Heland, Birgitta. (1995). Julgranen. Volumen 17 de Faktahäfte från Helsingborgs 

museum. Helsingborg: Helsingborgs museum. 

 

Hoffmann, E. T. A. (2016). El cascanueces y el rey de los ratones. Milano: Paperless. 

 

Höfle. S. (2017). Christbaum / Weihnachtsbaum / Tannenbaum. Eppingen, 

Alemania: Stefan Höfle, 2017.http://www.christbaumverkauf-hoefle.de/der-

christbaum.html 

 

Hughes, J. (2015). What is Environmental History? What is History? NJ: John Wiley 

& Sons. 

 

Huiyu, Wu. (2007). Jingshan-2007 Ascetismo ambiental 'Holy Mountain Pilgrimage', 

Eco-Taiwán, 17(2007/11/01): P71-72 [吳慧瑜. (2007). 敬山-2007 環境苦行 “聖山朝

聖”. 生態臺灣, (17), 71-72] 

 

Johnson, T. M. Y Crossing, P. F. (2013). Status of Global Mission, 2013, in the 

Context of AD 1800–2025. International Bulletin of Missionary Research, 37, (1): 33 



127 

 

 

Jung-Stilling, J. H. (1836). Das Heimweh und der Schlüssel zu demselben, Volumen 

1. Stuttgart: Scheible. 

 

Koelling, Melvin. (1996). Soils and Christmas Tree Production. Part 1 Fundamentals, 

Christmas Tree Journ, 42(4): 16-23. 

 

Kürschner, J. (1882). Deutsche National-Litteratur, volumen 142, número 1. Berlin: 

W. Spemann. 

 

Larrabee. W. (1872). "the bronze age in sweden larrabee", Popular Science Monthly, 

35(10): 778- 786. 

 

Las Heras, A. (2008). Jesús de Nazareth, la biografía prohibida. Madrid: Nowtilus. 

 

Marc, Faltin. (2012). »O Tannenbaum« von A bis Z. Baden online, 14. November 

2012. Documento disponible en https://www.bo.de/kultur/kultur-regional/o-

tannenbaum-von-bis-z 

 

Matthews, J., y Matthews, C. (2003). The Winter Solstice: The Sacred Traditions of 

Christmas. Essex: Godsfield. 

 

Our World In Data [OWID]. (2016). Number of people not in extreme poverty. 

Documento recuperado de: https://ourworldindata.org/grapher/world-population-in-

extreme-poverty-absolute?overlay=sources 

 

Saniotis, A. (2012). «Muslims and ecology: fostering Islamic environmental ethics». 

Contemporary Islam, 6 n° 2 (2012): 155-171. 

 

Schaaf, Larry. (2010). Correspondence of William Henry Fox-Talbot. Archivo de la 

Collección: British Library, London, Manuscripts - Fox Talbot Collection. sobre 



128 

 

20179. Documento disponible en: 

http://foxtalbot.dmu.ac.uk/letters/transcriptName.php?bcode=Talb-

WH&pageNumber=5030&pageTotal=10047&referringPage=251 

 

Schwanfelder, Werner. (2011). Stört Sie der Weihnachtsbaum auch?. 

Obermichelbach, Bavaria: Evangelische Kirchengemeinde Obermichelbach. 

Documento disponible en: http://www.ev.obermichelbach.net/2011/11/stort-sie-der-

weihnachtsbaum-auch/ 

 

Schwind, Matthias. (2013). Geschichte vom "weiennacht baum", Main Echo, 

21/12/2013. Disponible en: https://www.main-echo.de/regional/stadt-kreis-

aschaffenburg/art3986,2874708 

 

Shinde, K. N. (2007). Pilgrimage and the environment: challenges in a pilgrimage 

centre. Current Issues in Tourism, 10(4), 343-365. 

 

Silo. (1993). Mitos, raíces universales. México: Plaza y Valdés. 

 

TAFT. (2016). Antique Christmas. November 6, 2015–January 3, 2016.  Cincinnati, 

Ohio: Taft Museum of Art. 

 

Tovar, R., Ávila, María, y Vázquez, Shany. (2018). “Mil Millones de Árboles de 

Navidad Aserrados, El Saldo de un Sincretismo Religioso”, Historia Ambiental 

Latinoamericana y Caribeña, 8(2), 210-233. 

 

Wähler, Martin (1937). Der deutsche Volkscharakter: Eine Wesenskunde der 

deutschen Volksstämme und Volksschläge. Jena: Eugen Diederichs Verlag. 

 

Watson, Alaric (1999). Aurelian and the Third Century. London: Routledge. 

 

Weiser-Aall, Lily. (1953). Juletreet i Norge. Oslo: Folkemuseum. 



129 

 

  

Weyse, C.E.F. (1945). Julen har bragt velsignet bud. Copenhague: Wilhelm Hansen. 

 

Worster, D. (1994). Wealth of Nature: Environmental History and the Ecological 

Imagination. Cary: Oxford University Press. 

  


