
7 

 

1. Los avatares de la teología ecológica 
 

 

Introducción  

El presente ensayo se desarrolló bajo algunos lineamientos de la geografía de la 

religión. El objetivo central busca discernir los diferentes discursos teológicos 

vinculados a la ecología y a otras nociones medioambientales y sustentables. Para 

ilustrar la cuestión, el capítulo se ha dividido en tres secciones: en la primera 

sección, se documenta el origen de lo que se ha denominado teología geológica 

liberal; la sección dos aborda la forma en que las diferentes iglesias se han 

aproximado al estudio de los problemas ambientales; por último, la tercera sección 

trata las limitaciones por los que ha transitado el diálogo teo-ecológico. Como 

resultados más apremiantes se puede decir que en el discurso teoecológico existen 

dos corrientes: la antropocéntrica y la teocéntrica.  

 

Origen de la teología geológica liberal  

Hace dos siglos, lo único que impedía la topofagia, o depredación liberal por los 

recursos naturales, era la Monarquía. Por ejemplo, en 1824 la figura del rey Jorge 

III, del Reino Unido, impidió que la patente de cemento portland  del Sr. Joseph 

Aspdin acabara los acantilados de Dover. Hoy en día se sabe que la Gran Reforma 

Inglesa de 1832 fue la que permitió que los inventores e industriales de ese siglo se 

expandieran de forma ilimitada. Lo que la mayoría desconoce fue que precisamente 

en ese año nació la teología geológica del liberalismo inglés, cuya máxima 

representación fue el imperio victoriano (Tovar, 2016). 

 

En esa época, el holismo geográfico1 era la corriente naturalista dominante, de allí 

que la mayoría de geógrafos, de la primera mitad del siglo XIX, se negará a 

colaborar en la cuantificación de los recursos naturales o materias primas, como se 

les denominaba en ese entonces. Bajo esa coyuntura un grupo de cuatro  

                                                           
1 Humboldt fue el decimonónico considerado padre de la geografía contemporánea, influenciado por Schelling, 

practicaba el holismo o método que considera las relaciones mutuas de la naturaleza viva con la no viva. 



8 

 

aficionados a la teología y proclives al cristianismo primitivo, en colaboración con 

cuatro practicantes de la medicina formaron la Sociedad Geológica de Londres, que 

Carlos IV  le diera licencia real2.  Durante sus primeros años, el objetivo primordial 

de la Real Sociedad Geológica de Londres (RSG) fue desacreditar a los 

monárquicos Tories por medio de un ataque a sus fundamentos geológicos y 

teológicos (Grinnell, 1976). 

 

Para probar que la monarquía era innatural, la RSG se dedicó a demostrar que la 

descripción bíblica del Diluvio era inexacta3; que Dios no había creado los animales 

y las plantas de la Tierra, pues estos eran modelos bíblicos y geológicos sobre los 

que se basaba la teoría monárquica (Ibíd.). Irónicamente, la RSG recurrió a 

tergiversaciones teológicas más que a evidencias geológicas para fundamentar su 

cosmovisión.  

 

Así mismo, durante la era victoriana, las grandes compañías capitalistas 

extractivistas y de la industria pesada, requerían de la mitad de los servicios 

geográficos, es decir, sólo requerían cartografiar la localización y distribución de 

flora, fauna o minerales, omitiendo la relación de aquellos para con las poblaciones 

de seres humanos, es decir, bajo la lógica de la modernidad: de la geografía 

holística se derivó la geografía botánica. O bien, de la corriente naturalista surgieron 

escuelas de ecología vegetal (como las de los estadounidenses Clements o Cowles) 

o la ecología animal del británico Charles Elton, aparecida a mediados de 1927 

(Casado, 1996).  

 

Todo ello dio origen en 1913 a la Britsh Ecological Society y en 1916 a la Ecological 

Society of America. Cuya característica principal, a la luz de la historia, fue la 

promoción de estudiar a las comunidades vegetales y animales por separado y de 

forma fragmentada, de allí que la visión holística, dentro de la ecología fue tardía. 

                                                           
2 A partir de 1831, la Real Sociedad Geológica ha otorgado la Medalla Wollaston, con excepción de los años 

1832-1834. 
3 A los partidarios del diluvio se les denominó catastrofistas, mientras que a los ateos de les denominó como 

uniformalistas, gradualistas o evolucionistas. 



9 

 

En términos facticos, en cuanto a la protección de la vida silvestre no fueron las 

sociedades ecológicas las que primero se proclamaron al respecto, sino más bien 

fue la sociedad Grinnell's Audubon Society4 quien decidió proteger a las aves de 

Estados Unidos a partir de 1883. 

 

Ahora bien, las primeras reacciones contra la teología geológica liberal utilitarista 

surgieron de algunos miembros del movimiento anarquista, por ejemplo, más allá 

de la protección de las aves, tenemos noticia que la amplia familia protestante de 

Eliseo Reclus, hacia finales del siglo XIX, a fin de cuentas, lo hizo ser siempre un 

geógrafo consecuente, por ejemplo, Reclus siempre tuvo un sentido holístico, de 

solidaridad para con los desposeídos y humillados (Gil-Jurado, 2005).  

 

Luego, detrás de sus observaciones sistemáticas de la naturaleza y de las 

sociedades, afloraba su peculiar idea de armonía natural y ayuda mutua5, así como 

sus consideraciones éticas en torno a las relaciones entre la naturaleza y la 

naturaleza humana (Ibíd.), por lo que nunca creyó en el uniformalismo y gradualismo 

del liberalismo inglés, de allí que tampoco creyera en la lucha de clases del 

evolucionismo marxista.  

 

Como miembro de la primera generación que le toco ver el comienzo de la 

depredación industrial del mundo, legalizada en 1832, Reclus propuso una forma 

distinta de entender las relaciones entre las sociedades y la naturaleza. Según él, 

la dignidad del trabajo geográfico está mediada por su capacidad de iluminar el 

camino6 que permita a los seres humanos construir un proyecto social incluyente, 

no sólo con el ejercicio científico explicativo, sino con la construcción de un modelo 

de sociedad capaz de convivir armoniosamente con la naturaleza7. 

 

                                                           
4 George Bird Grinnell fue un antropólogo, historiador y naturalista americano. 
5 Nótese la clara alusión al onceavo mandamiento: amarás a tu prójimo. 
6 Nótese la clara alusión al Salmo 119:105 “[…] Lámpara es a mis pies tu palabra, Y lumbrera a mi camino 

[…]”. 
7 Desafortunadamente el fascismo académico del siglo XX marginó los desarrollos teóricos de  Reclus; Jean 

Brunhes y Pierre Bertoqui relativos a la codependencia del hombre y su medio ambiente. 



10 

 

Más próximo al mundo judío, Martin Buber, a comienzos del siglo XX, describió 

cómo nuestra vida entra en relación con la naturaleza de una manera, 

incomprensiblemente,  recíproca. Como ejemplo de esta interacción, este filósofo 

hacia 1923 detallaba un árbol de la forma siguiente: “[…] puedo clasificarlo en una 

especie y estudiarlo como un ejemplar típico de su estructura […] puedo deshacer 

su presencia y su forma al extremo de no ver en él más que la expresión de una ley 

[…] pero también puede ocurrir que por un acto de voluntad o por inspiración de la 

gracia, al considerar este árbol yo sea conducido a entrar en relación con él. 

Entonces el árbol deja de ser una cosa […]” (Buber, 1984: 11-12). 

 

Como se aprecia, los problemas ambientales, en última instancia no son sólo 

cuestiones políticas, económicas, sociales o ecológicas, sino más bien son asuntos 

de orden escatológico y teleológico. Irónicamente, siguiendo la tesis de Krugman en 

torno al desempleo tecnológico, la era de las computadoras y de la automatización 

de los procesos productivos, la década de los años 1960, dejó a muchos “jóvenes 

ecólogos” sin trabajo, por lo que muchos de ellos, influenciados por el terror atómico 

y petrolero, terminaron creando organizaciones ambientalistas, como Greenpeace 

fundada en 1971. 

 

El Vaticano, la Iglesia y el deterioro ambiental. 

Ante la mirilla de movimientos estudiantiles y de ecología política “Hippie” el 

Vaticano realizó una asamblea general, denominada Concilio Vaticano II. Producto 

de ese esfuerzo, en 1965, surgió la Gaudium et spes, una constitución pastoral 

relativa al papel de la Iglesia en el mundo contemporáneo. En ella el papa Pablo VI 

dejó entrever que el medio natural puede ser percibido como un regalo de Dios al 

hombre.  

 

Un lustro después el papa, en un comunicado dirigido a la Organización de las 

Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura (FAO, por sus siglas en 

inglés), urgía a las instituciones a un “cambio radical en la conducta de la 

humanidad”. Finalmente en 1971 Pablo VI en una misiva dirigida al Congreso de 



11 

 

Juristas Católicos Italianos en Roma señaló que la creación es obra de Dios, dada 

al hombre para su uso y goce, que la Iglesia debe animar a los defensores de la 

naturaleza ante la falta de interés de los países desarrollados (Díaz, 2009)8.  

 

A mediados de 1977 un grupo de judíos de Nueva York se  preocuparon por la 

frivolidad de la caza deportiva y por la forma sangrienta de la producción de carne 

a granel, y advertían que la toma de la vida de los animales a escala industrial 

causaba un  sufrimiento innecesario, por lo que el rabino Zalman Schachter-Shalomi 

creó las técnicas de sacrificio compasivo o Ecokosher (Waskow, 1992),  donde se 

exige que los animales, que se utilizan para la alimentación, deben ser tratados de 

forma digna previamente a su sacrificio, incluso se recomiendan oraciones 

especiales para  cuando se come carne, para que uno nunca olvide que la vida del 

animal fue entregada para alimentar a las sociedades9. 

 

No obstante, fue la revista Iglesia Viva la que en 1985 consagró su número 115 al 

primer dossier sobre Cristianismo y Movimientos Ecologistas, en dicho número se 

destaca la propuesta de Armendáriz (1985) para combatir la enajenación del 

hombre antiecológico a través de una vuelta atrás, un giro hacia las actividades 

agrarias pero con perspectiva teológica; o la de Ruiz (1985) quien señala 

atinadamente que cuando la ciencia se acuerda de la teología es porque las cosas 

van de verdad muy mal, asimismo dice que la teología no es que haya llegado tarde 

al debate ecológico, sino más bien el diálogo ha sido parco de ambas partes.  

 

Como ejemplo de ese escaso diálogo entre lo teológico y lo ecológico hay que 

recordar a la vituperada Biblia Latinoamericana de Bernardo Hurault, quien en su 

                                                           
8 Esos hechos dieron apertura para que en otros eventos de la iglesia católica se externara la preocupación por 

las cuestiones ecológicas, tal como: la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, celebrado en 

la ciudad de Puebla en 1979 o la Conferencia  Mundial del Consejo de Iglesias, en Ginebra, 1979 (Díaz, 2009). 
9 Asimismo en 1982 el matemático: Richard Schwartz, publica Judaism and Vegetarianism, una obra dedicada 

a la liturgia judía y las estaciones del año. En ese mismo año David Ehrenfeld y Rabbi Gerry Serotta organizaron 

en la  Rutgers University el primer evento sobre  Jewish Environmentalism.  



12 

 

exégesis de Romanos 8:22 invitaba a reflexionar sobre las deudas del progreso10, 

que para 1990 en tal exégesis ya aparecía tácitamente la categoría de “crisis 

ecológica” (Hurault 1974). Tuvo que pasar un lustro para que el papa Juan Pablo II 

en su encíclica Evangelium Vitae, del 25 de marzo 1995, hiciera un llamado a 

cultivar y custodiar el jardín del mundo (Díaz, Op. Cit.).  

 

De forma concomitante, la Iglesia Ortodoxa, en 1989 en voz del patriarca Demetrio 

I de Constantinopla declaraba al primero de septiembre como día de oración para 

la protección del medio ambiente. Luego, su sucesor Bartolomé I, coloquialmente 

conocido como el patriarca verde, en 1991 decía que la Iglesia debe asumir un 

compromiso tanto ecuménico como ambiental (Chryssavgis, 2002). También se 

sabe que, gracias a sus múltiples iniciativas y proyectos a favor del medio 

ambiente,11 se hizo acreedor del Sophie Prize12 en 2002.  

 

Entre tanto, en Europa, a comienzos de 1983 un pequeño grupo de cristianos crean 

en Inglaterra la fundación A Rocha con la finalidad de establecer un centro cristiano 

de estudios medioambientales en Algarve, Portugal, y en 1986, otro en Cruzinha, 

para 1998 dicha fundación tenía presencia en los humedales de Aammiq, Líbano (A 

Rocha, 2015). A comienzos del siglo XXI, su presencia en más de 20  países la 

convierten en una referencia de consulta obligada para la organización de 

comunidades cristianas dedicadas a la conservación de la naturaleza13. 

 

Por el mismo sendero, GreenFaith fue fundada en 1992 bajo el nombre de Socios 

de la Calidad Ambiental (Partners for Environmental Quality), por lo que es una de 

las más antiguas organizaciones religiosas-ambientales en los EE.UU., que como 

                                                           
10 Al respecto, Juan Pablo II en su Discurso sobre la Interpretación de la  Biblia en la Iglesia de abril de 1993 

señalaba que la biblia latinoamericana ponía el acento sobre una escatología  terrestre, a veces en detrimento de 

la dimensión escatológica trascendente de la escritura. 
11 Siendo los más importantes: los 5 seminarios sobre ecología que se impartieron de 1994 a 1998 en la 

Theological School of Holki; la creación del Comité Internacional sobre Religión, Ciencia y Medio ambiente 

en 1994, entre muchos más. 
12 El Premio Sofía, es un reconocimiento que se otorga a aquellos individuos que  trabajan por un medio 

ambiente sustentable. 
13 The Evangelical Climate Initiative es otro grupo de científicos evangélicos que participaron en La Haya, 

durante las negociaciones internacionales sobre el clima en noviembre de 2000. 



13 

 

Iglesia Anglicana-Episcopal, tiene por objeto conectar las diversas tradiciones 

religiosas con el medio ambiente. Uno de sus primeros logros fue convocar a una 

conferencia en la Universidad de Drew, Nueva Jersey, que reunió a las partes 

interesadas de los sectores religiosos, académicos, gubernamentales y 

empresariales para examinar intereses comunes en relación con la protección del 

medio ambiente (Greenfaith, 2009). 

 

De igual manera, la Iglesia Luterana emitió una declaración14 intitulada: Caring for 

Creation: Vision, Hope, and Justice. Donde asumieron el compromiso de reivindicar 

tanto la promesa de "un nuevo cielo y una nueva tierra" (Ap 21:1) como el ofertorio 

del libro Luterano de Culto: “Blessed are you, O Lord our God, maker of all things. 

Through your goodness you have blessed us with these gifts. With them we offer 

ourselves to your service and dedicate our lives to the care and redemption of all 

that you have made, for the sake of Him who gave Himself for us, Jesus Christ our 

Lord. Amen.”15 (Evangelical Lutheran Church, 1993). 

 

Como se ve, el giro ecológico que han experimentado poco a poco las instituciones 

religiosas a primera vista nos parecen algo diversas, no obstante, se pueden resumir 

en dos posiciones antagónicas a saber: a) la antropocéntrica y b) la teocéntrica. Un 

ejemplo de la primera se obtiene cuando se proclama que el medio ambiente es un 

regalo de Dios, puesto que, dentro de las múltiples interpretaciones, la principal 

conduce a valorar de otra forma al medio ambiente. Lo mismo puede decirse sobre 

la idea de cuidar el jardín del mundo o cuidar la creación, es decir, todas estas 

nociones son formas antropocéntricas de experimentar la relación con la naturaleza, 

puesto que en ocasiones la protección del medio ambiente, que varias iglesias y 

movimientos ecologistas proclaman, ha terminado con la encarcelación del prójimo, 

                                                           
14 Otros environmental statements fueron proclamados en 1984 por la Iglesia Metodista Unida; en 1990 por la 

Convención Bautista del Sur, en 1994 por la Fundación Islámica para las Ciencias de Ecología y Medio 

Ambiente, en 1996 por la Iglesia Adventista, mientras que la Comunión Anglicana de Sudáfrica emitió en 2002 

una Custodia pro la Creación. 
15 Traducción propuesta: Oh Señor Dios nuestro, creador de todas las cosas. A través de tu bondad que nos has 

bendecido con estos regalos. Con ellos nos ofrecemos a tu servicio y dedicamos nuestra vida al cuidado y 

redención de todo lo que has hecho, por el bien de aquel que se entregó a sí mismo por nosotros, Jesucristo 

nuestro Señor. Amén. 



14 

 

incluso con la muerte16, irónicamente la jurídica que ampara a las áreas naturales 

protegidas, como apuntaba un antiguo director del Servicio de Parques Nacionales 

de los EE.UU,  ha fracasado17.  

 

Por otra parte, las posiciones teocéntricas respecto al medio ambiente, a su vez se 

pueden tipificar en tres niveles: 1) el de la oración, 2) el de los principios y 3) el de 

las acciones. En ese orden, sobre el acto de oración es factible argumentar que al 

orar por el medio ambiente se vive el reflejo de creer hondamente en su sentido 

creatural, pues se acrecienta el diálogo entre el hombre y Dios, donde lo importante 

es que a través de la oración se constata que el hombre ha escuchado la Palabra 

de Dios. Obviamente escuchar implica que la conciencia se remueva para reflejar 

en el exterior lo que en el interior se halla, en este caso se topa con el 

reconocimiento del sentido creatural de la naturaleza. En otras palabras, a la salud 

intelectual, salud moral, salud física, salud afectiva y salud social de Bohigues18 

(1978) es necesario agregar la salud medioambiental, dígase conciencia socio-

ambiental. 

 

Respecto a los principios, estos se pueden hallar en el sentido de humildad que está 

detrás de la afirmación de la creación como obra de Dios. Sin embargo, la 

propaganda tecnocrática impide develar en su justa dimensión los límites del 

posibilismo y demás desarrollos tecnológicos. De tal modo que dichos logros, para 

algunos son tremendamente sofisticados mientras que para otros son sólo formas 

distintas de experimentar con la creación y por lo tanto aún son poca cosa 

comparados con la verdadera magnificencia de lo creado por Dios19.  

                                                           
16 Recordemos el caso de Digna Ochoa y los campesinos ecologistas de la sierra de Guerrero. 
17 Marris (2011), cuenta que el antiguo director del Servicio de Parques Nacionales de los EE.UU, Jon Jarvis, 

argumentaba que preservar un pedazo de Tierra en su estado natural era insostenible, por lo que es mejor pensar 

en la posibilidad de mover especies protegidas fuera de sus áreas de distribución geográfica y demás reservas 

naturales para dar una mayor oportunidad de sobrevivir. 
18 De allí que en las múltiples formas de oración el padre Rafael Bohigues convidará este ejercicio: “Toma un 

objeto natural, no manufacturado: hoja de árbol, piedra, flor, etc. Ponlo en la palma de tu mano. Date cuenta de 

la sensación del objeto. Hazlo despacio, con finura, respeto y reverencia. Es un ser creado por Dios” (Bohigues, 

1978). 
19 Cabe recalcar que de este último punto se desprenden todos los esfuerzos por negar la hechura de la creación 

a Dios, pues en el fondo el hombre moderno se asume como capaz de ser dueño de aquello que no ha sido 

creado por su propia mano, valdría la pena recordar el libro de Job “[…] Él ha hecho la  Osa y Orión, […]” 



15 

 

 

Por ejemplo, tanto la transfección o clonación de células, como las células 

modificadas genéticamente (ratones fluorescentes), la reprogramación celular 

(genomas artificiales de carbono)  y los genomas sintéticos (nuevos cromosomas 

inorgánicos de silicio) son grandes avances de la ingeniería biomolecular, más no 

son procesos que atestigüen la creación de nuevos seres (almas), es decir, la 

ciencia en lo que va del siglo XXI aún no le ha podido dar aliento a la materia 

inorgánica; de igual modo, los más de cinco mil satélites que orbitan la tierra, las 

varias estaciones espaciales; o los varios rovers que circulan en Marte son grandes 

proezas de la ingeniería espacial, más no son acciones que atestigüen la creación 

de nuevos planetas.  Por lo tanto, la humanidad debe ser humilde y reconocer que 

falta mucho tiempo para que ella pueda crear su propio sistema solar.  

 

Respecto a las acciones medioambientales con perspectiva teológica, como se ha 

comentado líneas arriba, todavía se encuentran en su fase de búsqueda, puesto 

que no se trata solo de una ecocultura, ya que esa forma social terminaría por dar 

motivos para ampliar la separación entre pueblos, más bien la cristología debe 

balancear la teología ecológica con los puntos medulares de su discurso dogmático. 

Es decir, hoy en día existen tantas formas de acciones ambientales, desde la 

tecnodomótica que practica la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos 

Días (coloquialmente conocida como mormones), hasta el neo-ascetismo, sin 

embargo, el pecado no está en el consumo sino en la negación y desconocimiento 

de la dinámica de la creación.  

 

En otras palabras, la naturaleza no puede resumirse a una ecología de jardín, 

puesto que la Naturaleza implica conocer la posición cosmográfica de la Tierra 

respecto a su galaxia, la variabilidad climática natural con relación a una visión 

dinámica de la gastronomía, asimismo la agricultura debe escuchar los argumentos 

de la paleohidrología y los yacimientos de agua geológica. De lo contrario las 

                                                           
(Job, 9:9) y “[…] ¿Dónde estabas tú cuando yo fundaba la tierra? Házmelo saber, si tienes inteligencia […] 

(Job 38:4). 



16 

 

acciones ambientales, incluso las derivadas de movimientos religiosos, en el fondo 

seguirán siendo antropocéntricas.   

 

Son estos últimos tres puntos los que conducen e incitan a dialogar 

interdisciplinariamente sobre el cristianismo ecológico, sobre las propuestas 

hermenéuticas que las distintas iglesias están gestando para involucrarse más en 

los múltiples problemas ambientales del mundo contemporáneo, por tal motivo en 

el siguiente apartado se va a examinar la visión filosófica sobre la teología ecológica.  

 

Historia del diálogo teoecológico 

Hace más de medio siglo, el tecno historiador Lynn Townsend White, Jr., impartió 

una conferencia en Washington, titulada, The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, 

misma que la revista Science saco a la luz pública al año siguiente (White, 1967). 

En ella se argumenta que la visión ecológica de cada sociedad depende de lo que 

piensa su población sobre sí misma en relación con las cosas que le rodean. En ese 

sentido, -dice White- nuestra ecología occidental está profundamente condicionada 

por las creencias acerca de nuestra naturaleza y destino, es decir, tenemos una fe 

judeo-cristiana implícita en la visión occidental del mundo20.  

 

Asimismo, atisba que el inicio de lo que se conoce como la tradición proclamativa, 

vinculada a la dominación de la naturaleza, en el sentido que la Real Sociedad 

Geológica de Londres oficializara en 1832, tuvo lugar hacia el año de 1066, puesto 

que los calendarios o mensarios, de ese entonces, marcan cómo se pasó de las 

personificaciones contemplativas de las estaciones anuales, de siglos anteriores, a 

acciones de hombres coaccionando en el mundo.  

 

En síntesis, White afirma que en su forma occidental, el cristianismo poco a poco 

se tornó en la religión más antropocéntrica del mundo21. Empero, -continua White- 

                                                           
20 Eso supone que la ciencia occidental moderna fue hecha en la matriz teológica cristiana. 
21 Al grado tal que para “[…] un cristiano de hoy en día [1966] un árbol no puede ser más que un hecho físico 

[…]” (White, 1967). 



17 

 

No fue sino hasta finales del siglo XVIII que la hipótesis de Dios se hizo innecesaria 

para muchos científicos22. 

 

Aunque ciertamente, el principal descubrimiento del profesor  White, fue que lo que 

la humanidad hace en torno a la ecología depende de sus ideas en torno a la 

relación hombre-naturaleza, por lo que más ciencia y tecnología no van a sacar a la 

humanidad de la actual crisis ecológica sino hasta que se reinterprete la vieja 

religión, por ejemplo: si por revelación, Dios había dado al hombre la Biblia, por 

extensión, si Dios hizo a la naturaleza, la naturaleza también debe revelar la 

mentalidad divina (Ibíd.) 23. 

 

Como reacción a las ideas sobre cristología y ecológica de White, y ante la crisis 

socio-ambiental, Underwood (1969) argumentaba que para redefinir y transformar  

los fundamentos de la existencia humana a partir de un proceso de 

arrepentimiento24 (con el fin de revalorizar y reconsiderar la relación hombre-

naturaleza) era necesario cambiar la experiencia del espacio-tiempo, por lo menos, 

en dos niveles: en el psicológico o subjetivo y en el nivel histórico25. Puesto que, el 

espacio-tiempo (en su forma subjetiva, es un principio de interioridad de gran utilidad 

para experimentar la naturaleza de una manera más íntima o para re-experimentar 

conexiones con uno mismo y con el cosmos), en última instancia es una forma de 

conciencia, de interconexión que genera un llamado a cada hombre para convertirse 

en su propio creador de mitos. Sin embargo, para que esa nueva visión surgiera, 

este profesor de filosofía de la religión, decia que algunas personas proponían la 

muerte de las historias de tradición judeocristiana como requisito previo y 

absolutamente necesario para su re-nacimiento, es decir, considerando el análisis 

                                                           
22 Específicamente en el año de la gran reforma de 1832 se legalizó. 
23 Caso concreto de la teología Franciscana. 
24 Este arrepentimiento, según Underwood, se puedo lograr a través de un  mantra, o sea, mediante un 

instrumento mental de recitación para religarse y ser consecuente entre lo pensado y actuado. 
25 La arquitectura sagrada, según Underwood,  sería la fusión de ambos niveles de organización espacio-

temporal.  

 



18 

 

de Underwood, vemos que desde hace medio siglo pulula por el mundo una forma 

vaga de teología ecológica anti-cristiana o herética.  

 

Por ese tiempo, Daniel Martensen (1970), un teólogo luterano, señalaba que si bien 

es cierto que el problema ambiental tiene relación con la forma en que se concibe 

el espacio-tiempo, éste debía centrarse más en el aspecto teleológico, pues la 

teleología se encuentra más próxima a los principios cristológicos. Por lo que 

Martensen proponía cambiar el credo de muchos anti-ecólogos, y demás 

comentarios como: Al diablo la posteridad, pues que han hecho los no nacidos por 

mí (Martensen, 1970). En efecto, este teólogo es uno de los precursores del derecho 

de las futuras generaciones a vivir en un mejor mundo, menos contaminado y 

degradado.   

 

Luego, en la década de los ochenta  el reverendo  James Mcpherson (1986) 

sostenía que la teología ecológica, necesariamente tiene que partir del estudio de 

tres categorías imbricadas: 1) el cosmos; 2) la relación de la especie humana con 

la Tierra; y 3) la cultura técnico-científico. Respecto al cosmos señala que no 

debemos olvidar que este es el orden y la integridad creados por Dios, cita como 

ejemplo a nuestro sistema solar y al planeta Tierra. De allí que Dios puede utilizar 

el medio ambiente como un flagelo derivado del juicio sobre el pecado humano, 

empero el pecado no puede comprometer la integridad del cosmos puesto que la 

humanidad es criatura, no creador, y sólo el creador puede alterar la integridad y 

orden fundamental del cosmos.  

 

Paradójicamente, este teólogo le recuerda a la sociedad que la vida biológica es 

efímera, sin embargo, teológicamente importante, por lo que es urgente reorientar 

el lugar teológico de la ciencia y la tecnología en el contexto de la cultura humana, 

ya que la cultura tecno-científica es la respuesta humana a los mandatos divinos 

para tener dominio sobre la Tierra, en el sentido de traer las fuerzas caóticas de la 

naturaleza al orden. 

 



19 

 

Finalmente invita a recordar que Dios ha hecho a la humanidad responsable de la 

vida en la Tierra y allí donde quiera que los seres humanos llegaren a encontrar vida 

en su exploración científico-técnica del cosmos, pero desafortunadamente la 

codicia, el hedonismo, y los deseos de control en muchas ocasiones han llegado a 

ser las fuerzas que impulsan el progreso tecnológico y científico, lo que ha 

culminado, como sabemos en la explotación de la Tierra y de la gente. 

 

Con el paso de los años, la tesis cosmocéntrica, poco a poco, ha sido la que ha 

ganado fuerza, por ejemplo, muchos años después, a comienzos del siglo XXI, 

Hernández (2003) señaló que amar a la naturaleza, desde el cristianismo 

ecológico26, implica reconocer que la naturaleza no es producto de la acción 

humana, es decir, hay que devolverle a la naturaleza su sentido creatural. Ello 

implica, que la responsabilidad cristiana trascienda la forma efímera, individual y 

antropocéntrica en que, actualmente, se conceptualiza el tiempo. 

 

Asimismo, García (2006) discute las tradiciones hermenéuticas respecto a Génesis 

1: 28 “dominar la tierra”. La corriente proclamativa y la hermenéutica manifestativa, 

donde lo proclamativo acentúa el antropocentrismo con relación al mundo creado; 

y lo manifestativo marca un interés cosmocéntrico, ello implica que la sensibilidad 

hacia la maravilla de la vida y la complejidad bella del mundo inorgánico se 

consolide. 

 

Bajo esa lógica, Díaz (2009), tras admitir la imposibilidad de crear vida de la nada, 

advierte que la ecología vive una hierofanía por la naturaleza, una toma de 

consciencia del sentido creatural de la naturaleza, de allí nace la ontología del 

derecho ambiental que como exigencia moral vertebra la ecología al cristianismo. 

También señala cómo esta nueva relación entre ciencia y fe obliga, por una parte, 

a practicar una nueva historicidad de la naturaleza y por otra, a construir una moral 

                                                           
26 Algunos ejemplos de los fundamentos bíblicos de la ecología se hallan en: Génesis 1-28; Levítico 23: 33 - 

44; Deuteronomio 16: 13 -16; Reyes 4; romanos 8: 19  - 23. 



20 

 

ecológica globalizadora.  Soló restaría agregar que a la par de aquello es necesario 

una revisión cosmológica o cosmocéntrica (Boff, 1996). 

 

De igual manera Kerber (2010) atisba que el giro einsteniano obliga a que 

cosmogónicamente se actualicen todas las instituciones, desde la iglesia, la religión, 

la historia, la agricultura, hasta la ciencia misma con la intención de poder arribar al 

panenteísmo referido a la presencia de Dios en la creación o en el cosmos y el 

cosmos presente en Dios27. El cambio mental profundo obliga a nunca olvidar al 

todo, que la creación es un proceso permanente, continuo. De modo que un 

cristiano ecológico reconoce que el prójimo incluye seres humanos y no humanos, 

como en la teología franciscana, donde el ser humano no está encima sino dentro 

de la creación. Recalcando que el mundo no es fruto de su deseo o creatividad, sino 

que el mundo es de Dios. Por lo que no queda de otra que reencausar a la iglesia 

hacia lo socio-ambiental28. 

 

 

Conclusiones 

En este ensayo se ha mostrado cómo la teología geológico moderna dio pie a las 

sociedades ecológicas anti-holísticas que tienden a ver a los bosques, no a los 

arboles, como objetos vivos con derechos o como sujetos con alma, lo que en 

tiempos recientes ha dado origen a varias ecosofías y ecofilosofías heréticas. Por 

lo que es menester desagregar las formas en que nuestra sociedad occidental se 

relaciona con la naturaleza. Al respecto, básicamente existen dos posiciones 

teológicas, a saber: a) la visión antropocéntrica y b) la visión teocéntrica. Un ejemplo 

del antropocentrismo eco-teológico se deriva de la idea de cuidar el jardín del mundo 

o cuidar la creación, puesto que en ocasiones la protección del medio ambiente ha 

terminado con la muerte del prójimo.  

 

                                                           
27 El panenteísmo supone imaginar a Dios en formas diferentes de la nuestra. 
28 Al parecer esa es la misiva que expresa el papa Francisco en su encíclica Laudato Si (cfr. Beuchot, 2015). 



21 

 

Mientras que las posiciones teocéntricas, a su vez, se pueden subdividir en tres 

niveles: 1) el de la oración, 2) el de los principios y 3) el de las acciones.  El primer 

nivel implica que al  escuchar a Dios la conciencia se remueve para reflejar en el 

exterior lo que en el interior se halla, en este caso a través de la oración se puede 

reconocer el sentido creatural de la naturaleza; respecto a los principios, estos se 

pueden hallar en el sentido de humildad que está detrás de la afirmación de la 

creación como obra de Dios, además de reconocer que a la humanidad le falta 

mucho tiempo para que ella pueda crear su propio sistema solar; asimismo de las 

acciones se puede constatar que todavía se encuentran en su fase de búsqueda, 

puesto que no se trata sólo de una ecocultura, ya que esa forma social terminaría 

por dar motivos para ampliar la separación entre pueblos, es decir, la naturaleza no 

se puede resumir a una “ecología de jardín”, puesto que la Naturaleza implica 

conocer la posición cosmográfica de la Tierra.  

 

Por tales circunstancias, varios han planeado reinterpretar al viejo 

judeocristianismo, desde las reinterpretaciones subjetivas para que cada cual cree 

sus propios mitos; pasando por consideraciones teleológicas a favor de las futuras 

generaciones de seres humanos; hasta las teologías cosmográficas integrales, 

como la de Mcpherson que señala que no debemos olvidar que el cosmos es el 

orden y la integridad  creados por Dios y que la cultura tecno-científica es la 

respuesta humana a los mandatos divinos para tener dominio sobre la Tierra, en el 

sentido de traer las fuerzas caóticas de la naturaleza al orden. 

 

Al parecer, esta última tesis teológica cosmocéntrica, poco a poco, ha sido la que 

ha ganado fuerza, puesto que amar a la naturaleza, desde el cristianismo ecológico, 

obliga a reconocer que la naturaleza no es producto de la acción humana, así como 

a concebir que la presencia de Dios está en la creación y en todo el cosmos y el 

cosmos presente en Dios. Como vemos, todo ello implica que la responsabilidad 

cristiana debe trascender la forma efímera en que, actualmente, se conceptualiza el 

tiempo y el espacio, por lo que hay que recordarle constantemente a ego que no 

está encima sino dentro de la creación.   



22 

 

Bibliografía 

 

A Rocha (2015). Nuestra historia: Inglaterra: A Rocha International. 

 

Armendáriz, Luis (1985). “¿Explotación de la naturaleza o armonía con ella?” en  

Iglesia Viva (España) Nº 115, p. 11-27. 

 

Beuchot, Mauricio (2015). “La filosofía en la encíclica Laudato Si” en Piezas (Jalisco, 

México) Vol.  6, Nº 21, p.  18-26. 

 

Boff, Leonardo (1996). Ecología, grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid: Trotta.  

 

Bohigues,  Rafael  (1978). Escuela de oración. 50 formas sencillas de orar. Madrid: 

Promoción Popular Cristiana.  

 

Buber, Martin (1984). Yo y tu. Buenos Aires: Nueva Vision Saic. 

 

Casado, Santos (1996). Los Primeros Pasos de la Ecología en España. España: 

Ministerio de Agricultura, Pesca y Alimentación. 

 

Chryssavgis, John (2002). Bartholomew, Ecumenical Patriarch. Florida: University 

of Florida. Fecha de consulta 31 de marzo de 2015. Documento disponible en: < 

http://users.clas.ufl.edu/bron/pdf--christianity/Chryssavgis--

Orthodox%20Patriarch%20Ba rtholomew.pdf> 

 

Díaz, José (2009).  “El encantamiento de la ecología. Capitales religiosos en el 

ecologismo moderno” en Boletim Goiano de Geografia (Goiás, Brasil) Vol. 29, N° 2, 

p. 13-40.  

 

Evangelical Lutheran Church, (1993). Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice. 

Chicago: Evangelical Lutheran Church in America. 



23 

 

 

García, Alfonso (2006). ¿Dominad la tierra? Aportaciones teológicas sobre el 

problema ecológico, Cuadernos de Cristianisme i Justícia. Fecha de consulta 06 de 

mayo de 2015. Documento disponible en 

<https://www.cristianismeijusticia.net/files/es54.pdf> 

 

Gil-Jurado, Carlos (2005). “Reclus: un geógrafo incómodo, una geografía de 

compromiso” en GeoTrópico (Bogotá, Colombia) Vol. 3, N° 1, p. 9-20. 

 

 

Greenfaith (2009). History. New Jersey: GreenFaith. 

 

Grinnell, George (1976). “The Origins of Modern Geological Theory” en Kronos 

(United States) Vol. 1, N° 4, p.  68-76. 

 

Hernández, Rafael (2003). “‘Devolver a la materia su noble y original sentido’. 

Apuntes para una teología ecológica desde las enseñanzas de José  María Escrivá” 

en Actas del 23 Simposio Internacional de Teología de la Universidad de Navarra 

(2002), pp.203-228.  

 

Hurault, Bernardo (1974). El Nuevo testamento. Madrid: Paulinas. 

 

Kerber, Guillermo  (2010).  “Ecología, nueva cosmología e implicaciones teológicas” 

en Franciscanum. Revista de las ciencias del espíritu (Bogotá, Colombia) Vol. 52, 

N° 154, p. 197-210. 

 

Marris, Emma, (2011). “The end of the wild” en Nature (United Kingdom) N° 469, p. 

150-152. 

 

Martensen, Daniel (1970). “Concerning the ecological matrix of theology” en Zygon 

(Chicago) Vol. 5, N° 4, p. 353–369. 



24 

 

 

Mcpherson, James (1986). “Towards an Ecological Theology” en The Expository 

Times (United Kingdom) Vol. 97, N° 8 p.  236-240. 

 

Ruiz, José (1985). “Fe en la creación y crisis ecológica” en Iglesia Viva (España) N° 

115 p.  29-51. 

 

Tovar, Rodrigo (2016). “Residuos de modernidad en las teologías ecológicas” en 

Martínez, L. y Zalpa, G. (2017). Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa 

mexicana. México: Juan Pablos; El Colegio de la Frontera Norte. pp 115-132. 

 

Underwood, Richard (1969). “Ecological and psychedelic approaches to theology” 

en Soundings: An Interdisciplinary Journal (United Kingdom) Vol. 52, N° 4, p. 365-

393. 

 

Waskow, Arthur (1992). “What is eco-kosher?” en Jewish Quarterly, Vol. 39, N° 4, 

p. 5-10.  

 

White, Lynn (1967). "The Historical Roots of Our Ecologic Crisis" en Science (United 

States) Vol.  155, N° 3767, p. 1203-1207. 

 

  


