2. Metaforas ecologicas en el libro del génesis

Resumen

Desde el campo de la geografia de la religion, esta investigacion tiene por objetivo
principal mostrar cronolégicamente los diferentes momentos que han incidido en la
configuracion de una teologia marcadamente sensible hacia los problemas
ambientales y las crisis ecoldgicas. Para dilucidar la cuestion, el texto se ha dividido
en dos secciones: en la primera seccion, se documenta en siete fracciones el origen
de lo ha terminado por nombrarse teologia ecolégica; la segunda seccion es una
propuesta hermenéutica, de corte fisico geografico, sobre los cuatro primeros
versiculos del Génesis elaborada con la intencion de revalorizar su contenido
cosmoceéntrico entre otros axiomas de utilidad para la teologia de la creacion y para
la teologia ecoldgica. Los resultados mas apremiantes sefialan que los primeros
versiculos del Génesis, pueden ser interpretados como parte de un sistema socio
ambiental que ha perdurado mas de tres mil afios, los cuales invitan a visualizar el
planeta Tierra como la casa intergeneracional de la humanidad. También invitan a

recordar que lo mas sagrado del planeta es la vida misma.

Palabras clave
Geografia de la Religién, Teologia Ecoldgica, Libro del Génesis.

Introduccién

En el siglo XIX, la critica al relato mosaico de la creacion termin6 por desacralizar a
la creacion, a la naturaleza, desde ese momento comenzé a notarse cada dia mas
en el paisaje la dominacion de la naturaleza. Algunos pensaron que el desastre
medioambiental, producto de tal desorden teo-ontoldgico, tardaria algunos milenios,
sin embargo, basté un siglo para que la humanidad fuera testigo de los graves
etnocidios y ecocidios. De manera concomitante, la crisis espiritual orill6 a otros a
refugiarse en el neopaganismo. Luego, a comienzos del siglo XXI, el compromiso
de las instituciones judeocristianas para con el cuidado del medio ambiente aln se

encuentra en su fase de busqueda, teoldégicamente, lo Unico cierto es que, la

25



naturaleza no se puede resumir a una ecologia de mercado, puesto que la
naturaleza implica conocer la posicidbn cosmogréfica de la Tierra respecto al
universo, de lo contrario las acciones ambientales de origen eclesial, en el fondo
seguiran siendo antropoceéntricas. Al respecto, es importante mencionar que la falta
de perspectiva cosmoceéntrica ha limitado el cuidado de la creacion por parte de las
distintas denominaciones religiosas, esto Ultimo es la razén que, invita a dialogar
interdisciplinariamente sobre el cristianismo ecolédgico y la mencién de propuestas
hermenéuticas de raiz geografica para los primeros versiculos del libro del Génesis,
no sin antes precisar algunos acontecimientos ligados al origen de la teologia

ecoldgica.

Estado del arte de la teologia ecoldgica

En el ultimo siglo, la modernidad aceler6 el proceso de erosion que desde hace
milenios le esta ocurriendo al sistema de valores judeocristiano. En términos
generales, el grueso de la poblacion, asi como la mayoria de economistas, acepta
la modernidad como sinénimo de industrializacion, en cambio la mayoria de
sociologos, filésofos e historiadores sefialan que la modernidad surge en el siglo

XV, cuando la mentalidad humana antepuso la razén sobre la religion.

Al respecto, White (1967) sefala que en los mensarios y calendarios anteriores al
siglo IX la ausencia de herramientas son un indicativo de la sensible relacion entre
los seres humanos y la naturaleza, mientas que en los mensarios y almanaques
posteriores al siglo Xl aparecen las herramientas de forma protagonica y que el
hombre y la naturaleza son dos entidades separadas, ademas, advierte como en

ese momento el hombre comuin?® se auto proyecta como el duefio del mundo.

Ya que el erudito cristiano de ese tiempo, conocia la interrogante de Mateo 16:26
“¢de qué le servird al hombre ganar [apoderarse] el mundo entero, si arruina su

vida? O ¢,qué puede dar el hombre [al mundo] a cambio de su vida? Al parecer ésta

29 Recordemos que John Wyclif hasta en 1382 realiz6 la primera traduccion de la Vulgata al
inglés.

26



consigna de Mateo es una apologia del cristianismo cosmocéntrico tendente a
criticar las ideas seculares en boga, como la prosa de Rutilio (2002: 45) quien hacia
el siglo IV d. C., decia de la ciudad de Roma: “Antes sepultaria yo el sol en impio
olvido que apartar de mi corazén tu gloriosa fama, pues derramas tus favores como

rayos de sol por donde se agita vacilante el envolvente Océano”.

Por tal razén se advierte que el proceso de ateizacion y secularizacion del
cristianismo lleva varios milenios, ahora bien, como sefiala Tovar (2009), dado que
en un mismo espacio temporal coexisten pensadores sectarios y eclécticos, el
cuidado de la creacion, de la naturaleza, desde el siglo I, siempre ha tenido tanto
sus detractores como sus valedores. Salvando las distancias, algunos de estos
dltimos bien pueden ser: Cervantes, Goethe®*® o Benjamin Franklin, ya menos
conocidos: Henry David Thoreau con su idea de preservacion del mundo y John
Ruskin con su acusacion proto-ambiental de los efectos nocivos, derivados de la
expansion industrial sin restricciones, tanto en seres humanos como en el mundo

natural.

Hoy en dia sabemos que la Gran Reforma inglesa de 1832 fue la que permitié que
los inventores e industriales de esa época se expandieran de forma ilimitada, esa
coyuntura, juridicamente, sento las bases para la destruccion (parcial) de la idea del
cuidado de la creaciéon (Tovar, 2016). Sin embargo, durante el siglo XIX el impacto
ambiental, derivado de la ateizacion de la naturaleza (secularizacion del medio
ambiente, desmitificacion o desacralizacién de la naturaleza), no fue notorio debido
a la infima cantidad de empresarios existentes en ese siglo, por tal circunstancia las
voces expertas como la de Ruskin (1862) o Marsh (1865), no fueron escuchadas,
pero después de la revolucidon médica del siglo XX, y la consecuente expansion

poblacional, dicho impacto ambiental se torn6 mas evidente.

%0 La ciudad de Frankfort, de mediados del siglo XVI11, tenia muchos habitantes judios, lo
que influyé espiritualmente a Goethe, quien afirmo: la geologia, tan util pero destructora de
la bella superficie de nuestra Tierra, por su diseccion espiritual” (Miillerried, 1932).

27



Ciertamente, la reaccion a esa crisis teo-ecoldgica, cronolégicamente, ha transitado
por varios angulos: 1) el debate decimondnico entre la geologia y la teologia natural
(catastrofismo); 2) la antropologia de lo sagrado; 3) la filosofia de la muerte de Dios
o teotanatologia; 4) el neopaganismo o new age; 5) el cristianismo ambiental y la
crisis ecologica; 6) los arquetipos ambientalistas de inspiracion biblica y 7) las
iglesias judeocristianas Yy el deterioro ambiental. Mismos que se van a sintetizar a
continuacion.

1. Resumen del debate geoldgico teoldgico

Durante el siglo XIX, el relato mosaico de la creacion fue expulsado primero de las
mentes de los cientificos, luego del publico en general, y aunque este cambio se
produjo en dos o tres generaciones, el apoyo a las nuevas teorias seculares se
habia ido acumulando durante mucho tiempo3. Dicha batalla se acenttio en el siglo
XVI1y continué a través del XVIII, con Hutton quien estructuré el uniformalismo3? en
1785 (Wright, 1941).

Tuvo que trascurrir mas de medio siglo para que Edward Hitchcock, en 1851,
elaborara un comentario respecto a las diversas interpretaciones geoldgicas (laicas)
del Génesis, en concreto, sostuvo que no es presuntuoso usar el conocimiento
cientifico de la geologia para aclarar las frases de la Biblia. como tampoco lo fue
usar la astronomia copernicana para ese proposito, es decir, de la misma manera
gue la astronomia aumentd la comprension de la inmensidad del plan divino al
mostrar las distancias increiblemente grandes del espacio exterior, la geologia,
también ha aumentado esa comprension, al revelar los largos periodos de tiempo

de las eras geoldgicas (Wright, 1941).

31 Quiza la armonia del Génesis con la geologia fue el Gltimo baluarte del orden cosmico,
cosmogonia historica, cosmogonia semita creada hace mas de 5000 afios.
32 En ese tiempo a los ateos se les denomino uniformalistas, gradualistas o evolucionistas,
mientras que a los partidarios del Diluvio se les denomind catastrofistas.

28



Al iniciar el siglo XIX el grueso de los cientificos asumian que la naturaleza guiaba
a los hombres a Dios®, a la mitad de ese siglo tal idea ya habia cambiado, ese
cambio se auspicio mas desde el ambito ideoldgico que del cientifico (Hough, 1947),
puesto que hacia 1850, algunos poetas como Tennyson (1851) interrogaban:
¢ Estan Dios y la naturaleza en conflicto? Al respecto este lirico decia: “Hazle saber
su lugar; Ella [la naturaleza] es la segunda, no la primera. Una mano mas alta debe

suavizarla [domarla]”*.

Al calor de esos cuestionamientos la Real Sociedad Geologica de Londres se aboco
a desacreditar a los geodlogos catastrofistas por medio de un ataque a sus
fundamentos teoldgicos (Grinnell, 1976). Para probar que la monarquia era
innatural, los uniformalistas buscaron demostrar que la descripcion biblica del
Diluvio era inexacta, que Dios no habia creado ni a los animales, ni a las plantas, ni
a la Tierra. Irénicamente, los uniformalistas recurrieron a tergiversaciones liricas
mas que a evidencias cientificas para fundamentar su cosmovision secular (Tovar,
2016).

2) Resumen de la antropologia de lo sagrado

La desacralizaciéon de la creacion, de la naturaleza, acarreé profundos cambios en
el psiquismo de la sociedad cristiana occidental, lo que orill6 a los antropdlogos, de
finales del siglo XIX, a estudiar los fendmenos religiosos. Bajo ese contexto, en la
ltima década del XIX Frazer (1981: 798) advertia que la evolucion cultural no era
absoluta y que podia revertirse, por ello, al principio de su carrera habia otorgado

un caracter atemporal a la practica de la magia, la ciencia y la religién (Leonard y

3 A comienzos del siglo XVIII Butler (1736) sefialaba que aquellos [cientificos] que
descubren que la naturaleza los lleva a creer en Dios deberian légicamente no encontrar
dificultad en ser guiados por la revelacion [Las Escrituras] hacia creer en el Dios cristiano; a
comienzos del siglo XIX Paley (1802) decia que estudiar la admirable constitucién del
mundo natural sélo puede llevar de vuelta a la hipotesis de un inteligente y benevolente
Creador.

% Hoy en dia los movimientos ecologistas y ambientalistas anteponen a la segunda naturaleza
(Santos, 1996: 18) por encima de la primera naturaleza, la creacion de Dios.

29



McClure, 2004:15). Sin obviar su formacion cristiana®®, notd que todas las culturas
del mundo tienen en sus mitos una intuicion similar sobre el universo, sobre la
creacién, un sentimiento semejante sobre el caracter sagrado del universo®. El

universo como templo (Frazer, 1981: 694).

Esa perspectiva, para la tercera década del siglo XX habia cambiado, puesto que,
el Frazer de los afios 1920 se dispuso a indagar vy justificar el evidente afan del
hombre industrial por controlar el entorno o naturaleza, la cual veia como una fuente
amenazadora del hombre, por ello argument6é que el deseo de dominacion de la
naturaleza, de la creacion, est4 en todas las culturas, independientemente de que
Su cosmovision sea magica, religiosa o cientifica (Frazer, 1922). Al parecer, al
principio este autor buscaba reivindicar el credo judeocristiano, luego se aboco a

refutarlo.

En Francia, a un siglo de la descristianizacion forzada del pueblo y el clero, a
comienzos de los afios 1900 surgié como tema de investigacion la disolucién de la
sacralidad de la creacion y la inquietud de averiguar, entonces, qué se entendia por
sagrado, cudles eran las pautas de su administracion o resguardo®’ (Hubert, 1904),

y las pautas de su salvaguardia (Caillois, 1939).

Es util sefialar que la formacion secular y evolucionista de estos decimondnicos
franceses, los hizo equiparar lo sagrado con lo fetichista, incluso Durkheim (1925:
51), quien, desde su vision evolucionista, ademas de asumir que las sociedades
primitivas consideran sagrada a la naturaleza, también acepta que los ritos (fetiches)
son sagrados, de alli que toda su generacion asuma la dicotomia sagrada/profano

en términos coercitivo/permitido. Estas dicotomias para los fildsofos y humanistas,

% Hay que recordar que Frazer durante su infancia fue educado bajo los preceptos de la
Iglesia Libre de Escocia.

% Larsen (2014: 47) sefiala que Frazer aplico las ideas teoldgicas del cristianismo de la
Europa occidental decimondnica a las culturas no cristianas para hacerlas parecer mas
cristianas.

37 “la confraternité religieuse entretiennent le secré”

30



desde Hegel habian sido rebasadas, ya que hipotetizaron que lo sagrado ya no

existia y que Dios habia muerto.

3) Resumen sobre la muerte de dios, la teotanatologia

Nietzsche bien observo que cuando se desecho la fe cristiana, también se olvido de
su moralidad intrinseca, por ello advirti6 que la idea de Dios, de la Inglaterra y la
Francia del siglo XIX, ya no era capaz de actuar como fuente del cédigo moral o
teleoldgico, puesto que el problema de como reestructurar el sistema de valores en
ausencia de un orden divino, de un orden césmico??, fisico, histérico (con 3 milenios
de antigliedad) no tenia precedente®. Sélo supuso que la busgueda de los nuevos
fundamentos de ese orden perdido, tenia que superar los “valores” del ateismo

cristiano y del judaismo laico de ese tiempo“©.

En 1882, Nietzsche decia: Hemos dejado esta Tierra sin su Sol*!, sin su orden, sin
quién pueda conducirla..., lo mas sagrado [la naturaleza, la creacion] se ha
desangrado bajo nuestro cuchillo? ... ;Qué son estas iglesias, sino tumbas vy
monumentos funebres de Dios? (Nietzsche, 2001: 162). En otras palabras,
semanticamente, lo sagrado pasoé de la naturaleza a las edificaciones suntuosas,

de la vida a la idolatria en general.

3 Es curioso notar que Nietzsche, no empleo la palabra Okologie, ni Oikumene, sino
Kosmos, un término empleado por Alexander von Humboldt, padre de la geografia alemana.
39 A esto se le ha considerado como un escandalo ontoldgico porque la fisura de la fe
escatologica (ruptura con el origen tradicional) se dirige contra la realidad mas profunda de
lo que conocemos como historia y cosmos (Altizer y Hamilton, 1966).

40 En el siglo XIX, un creciente nimero de judios, catélicos y protestantes querian conservar
sus actos protocolarios sabatinos o dominicales y demas tradiciones, aunque ya no creian en
los relatos biblicos (Cereijido, 1997: 129), sobre todo los vinculados a naturaleza como
creacion de Dios.

41 También dijo: hemos vaciado el mar.

42 Aqui hace una hermenéutica sobre Pablo, a Romanos 8: 18-23, [la naturaleza ya no sufre
dolores de parto] se ha desangrado bajo nuestro cuchillo [se le hizo cesaria a la creacién].

31



Notese como Nietzsche us6 la muerte de Dios para expresar las consecuencias
socioambientales no previstas por el movimiento de la llustracién®3. La férmula bajo
la que se erguia la dicotomia sincrética Rey/Dios, muerte/nuevo Dios, la de un solo
representante de Dios en la Tierra, a finales del siglo XIX se enfrentd a la condicion
posmoderna (kantiana): todos los hombres son dioses. Dé alli qué Nietzsche

pregunte ¢No debemos convertirnos en dioses...?

Hechos que Nietzsche creia que tardarian milenios en suceder, ocurrieron en
menos de un siglo (Miranda, 2012: 27), puesto que, histéricamente, la transicion de
un sistema de valores judeocristianos (en Ultima instancia un sistema socio
ambiental) hacia la nada o el todo vale, hacia improvisaciones derivadas de acierto
y error (método cientifico) resulté en los mas brutales etnocidios y ecocidios de toda
la historia de la humanidad**, puesto que el debilitamiento del sistema socio
ambiental implicito al cristianismo también significd el derrumbe del sentido politico
y econdémico, pues sin ontologia, ambos ya no pueden funcionar correctamente,

puesto que son actividades cargadas de moral y valores.

Ahora bien, en tanto que la humanidad no ha podido dar vida a elementos inertes,
muchas personas, desde los tiempos de Nietzsche, continuaron empleando el
sistema de orden cosmico judeocristiano, mientras que otro tanto (obviando que la
muerte de Dios era en sentido plural, hacia todas las religiones), se movié hacia la

blasqueda y reevaluacion de otros sistemas morales, como el caso de la nueva era.

4) Resumen sobre el neopaganismo y el retorno a lo natural.
Si los laicos franceses decimondnicos se abocaron a estudiar te6ricamente el

significado de lo sagrado en otras culturas, la crisis personal y social orill6 a otros

3 Richard Rothe, a principios del siglo X V111, parece ser el primero en asociar la idea de la
muerte de Dios con el proceso de la secularizacion (Josephson, 2017: 76); es decir, que Dios
habia sido reemplazado por la ciencia y la omnipotencia de la tecnologia (Allison, 2001: 92).
4 Ya en 1936 Unamuno respecto al grito de ‘;Viva la muerte!’, decia: “un mutilado que
carezca de la grandeza espiritual de Cervantes, es de esperar que encuentre alivio viendo
como se multiplican los mutilados” Olaya, M. F. (1979: 380).

32



cristianos a experimentar y practicar o fusionar otras religiones, las cuales
coyunturalmente coincidieron con la introduccion del hinduismo a Europa, con la
creacidbn de nuevos movimientos espirituales y otras creencias a la carta.
Teolbgicamente, los nuevos movimientos espirituales, surgidos a finales del siglo
XIX'y comienzos del XX, adoptaron una forma holistica de divinidad, un panteismo
que imbrica a todo el universo, incluidos los propios seres humanos, de alli su fuerte

énfasis en el protagonismo espiritual de ego y otros seres Vivos.

Un ejemplo de este panteismo es el caso del hindid Swami Vivekananda, un
practicante de la filosofia Vedanta* que introdujo el hinduismo a Occidente por
primera vez a finales del siglo XIX para argumentar que todos los seres vivos son
una representacion de Dios (Sil, 1997). El naturismo y vegetarianismo, propio del
hinduismo, fue acogido por el neo-paganismo decimondnico, puesto que, en ese
siglo, se dio un resurgimiento importante del paganismo germanico y del

renacimiento vikingo en Gran Bretafia y la peninsula escandinava.

En Alemania, estas corrientes convergieron con otras asociadas al folklore (faunos)
y al nacionalismo, luego en Estados Unidos, en 1902 la escritora sioux Zitkala-Sa
publicé “Why | Am A Pagan” [Por qué soy pagana], dicha activista, escritora y
defensora de los nativos americanos expresd su rechazo y sustitucion del

cristianismo por un culto de armonia con la naturaleza*® (Zitkala-Sa, 1902).

Es curioso notar la paradoja de como la perdida de la identidad cristiana del siglo
XIX condujo a incrementar la practica religiosa o su esencia en otras religiones
alrededor del mundo, donde el verdor de la India, su ser vegetariano, pero, sobre
todo, el encuentro del cristiano festivo con el hinduismo abono el neo paganismo, el

new age, entre otros movimientos espirituales. Exceptuando la cosmovisién nativa

4 Vedanta es una escuela de filosofia cuya preocupacion central estriba en conciliar al
hombre con la naturaleza, conciliar la conciencia, el individual con el resto del mundo.

46 prefiero mis excursiones a los jardines naturales donde se escucha la voz del gran espiritu
en el gorjeo de los pajaros, el rumor de las aguas poderosas y la dulce respiracion de las
flores. Si esto es paganismo, entonces, al menos, soy pagana (Zitkala-Sa, 1902).

33



americana, es util sefialar que mas que velar por el ambiente, estas expresiones
espirituales buscaban mas restaurar la salud mental del ego laico moderno antes

gue cuidar a la naturaleza.

5) Origen del cristianismo ambiental y crisis ecologica

Aunque la critica al relato mosaico de la creacion fue un argumento ideoldgico,
termind por desacralizar a la creacion, a la naturaleza, lo cual acarreo cambios en
la sociedad moderna. Desde ese momento comenzé a notarse cada dia mas en el
paisaje el control, (dominacion) de la naturaleza. Algunos estimaron que el desastre
medioambiental, producto de tal desorden teo-ontoldgico, tardaria algunos milenios,
sin embargo, solo bast6 un siglo para que la humanidad fuera testigo de los atroces
etnocidios y ecocidios. Por otra parte, la crisis espiritual orill6 a otros a refugiarse en
el neopaganismo, el naturismo y el vegetarianismo, no obstante, la mayoria de esas
practicas mas que velar por el ambiente buscaban restaurar la salud mental del ego

laico.

Sobre este ultimo punto, mediante una analogia entre la predicacion cristiana y los
hechos del mundo bioldgico y botanico, el tedlogo luterano Sittler (1961), sefial6é que
admitir como importante solo lo que se autentifica como individual y se certifica
internamente es una reduccion radical de las potencias para el autoconocimiento.
Porque, no hay que olvidar que el yo existe dentro de una matriz ecoldgica; donde
la direccion, la descripcidn y las promesas evangélicas para el yo cristiano estan
incrustadas en esa red ecoldgica que es la fe de la iglesia cristiana.

No obstante, el interés por los problemas ecoldgicos, propiamente desde la mirada

teoldgica®’, surgié posteriormente al derrame petrolero de Lakeview Gusher,

47 Aunque no deja de ser cierto que, a lo largo de los Gltimos tres siglos, teoldgicamente desde
Francisco de Asis, siempre han existido voces aisladas preocupadas por el cuidado de la
creacion y sus creaturas. Al respecto, a principios del siglo XX, algunos catélicos emitieron
un juicio sobre los derechos de los animales (Franco, 1904); o bien, respecto al fin del mundo,
Teilhard (1956: 128) menciona que este llegaria, si antes que la humanidad llegue a su
maturacion, el planeta Tierra se hiciera inhabitable, si llegaran a faltar los granos
prematuramente.

34



California en 1910; al desastre climatico del Dust Bowl de Oklahoma, de 1930; al
primer accidente nuclear, del mundo, en Windscale, Inglaterra 1957, pero sobre todo
posterior a la era atomica, por ejemplo, Hmar (1962), al ser testigo de otras crisis
ecologicas que sufridé el mundo, como la crisis de agua que vivio la ciudad de
Madras, India, solté un llamado a la responsabilidad de los humanos de ser buenos
cuidadores de la creacion, para ello se apoy6 de Proverbios 1-9, y en los atributos
de Dios (sabiduria) como un arquitecto, constructor y divino disefiador de todo el
cosmos, Hmar, le recuerda a la humanidad como la sabiduria es interrelacion con
el cosmos, que se necesita la sabiduria divina para comprender la responsabilidad
que recae sobre quienes tienen la imagen de quien cred la coexistencia armoniosa

del orden fundamental.

O bien, la combustion de combustibles fésiles amenaza con cambiar la quimica de
la atmdsfera del planeta, al respecto, ni el atavismo*® (vuelta al estilo pasado), ni la
conservacion de &reas naturales serviran para hacer frente a la crisis ecoldgica,
puesto que la ecologia de los cristianos depende de lo que piensan sobre si mismos
en relacién con la creacion. De modo que, mas ciencia y mas tecnologia, no van a
sacarnos de la crisis ecoldgica, mas bien hay que reinterpretar algunos axiomas
cristianos, en concreto hay que dejar de ver a la naturaleza como la servidumbre
del hombre (White, 1967).

6) Arquetipos ambientalistas de inspiracion biblica

Por antonomasia, el epdnimo de este tdpico teo-ecoldgico es Francisco de Asis, sin
embargo, existen otras personalidades cuyo pensamiento también ha sido
empleado para refrescar o revalorizar a la naturaleza, entendida como creacion de
Dios. Por ejemplo: desde muy temprano, se asumio la figura del apéstol Pedro como
patrono de los pescadores; Emigdio de Ascoli, martir diocleciano, desde 1703 es

considerado, en ltalia, el patrono de los terremotos; Ambrosio de Milan, teélogo

“8 La vuelta a un estadio cultural anterior al uso de herramientas, como lo desarrolla Zerzan
(2016), puede ser visto como una contradiccion, puesto que el uso de herramientas se da
dentro del propio reino animal, es decir, antes de la conciencia del homo sapiens ya existian
las herramientas.

35



catélico, desde 1673 se reconoce, en Sevilla, como patrono de las abejas; Brandan
de Clonfert, evangelista irlandés, desde 1500, es reverenciado, patron de las
ballenas.

Hildegarda de Bingen, considerada por algunos como profetisa alemana, reafirmo
la fertilidad y bondad de la Tierra y la importancia de tratarla con respeto; Narciso
de Gerona, méartir catélico a quien se le asocia con el milagro de las moscas de
1286; Isidro Labrador, patrono de la agricultura, desde el siglo Xll a la fecha; a
comienzos del siglo XX, la iglesia catdlica, reconocio a Juan Diego Cuauhtlatoatzin
como patrono de los floristas. Otro testimonio que alude a la revalorizacion y al
cuidado de la creacion, de la naturaleza, sobre todo cuando la humanidad se cierra
al mensaje del evangelio es la predica a los peces practicada por Antonio de Padua
durante el siglo XI11°. Todo ese discurso metaférico medioambiental y otros acervos
influyeron en los lideres religiosos de mediados del siglo XX para pronunciarse en
torno a la descontrolada crisis ecoldgica por la que atraviesa el planeta Tierra.

7) Las iglesias judeocristianas y el deterioro ambiental

En 1965, el vaticano publicé la Gaudium et spes, una constitucion pastoral dirigida
por el papa Pablo VI que sefal6 al medio natural como regalo de Dios, dicho padre
para 1971 decia que la Iglesia debe animar a los defensores de la naturaleza ante
la falta de interés de los paises desarrollados®°, a finales del siglo XX, el papa Juan
Pablo Il en la enciclica Evangelium Vitae hizo un llamado a custodiar el jardin del
mundo (Diaz, 2009), para 1977 un grupo de judios de Nueva York ante la frivolidad
de la cinegética y la industria carnica, crearon las técnicas de sacrificio compasivo
o Ecokosher (Waskow, 1992), sin embargo, fue la revista Iglesia Viva la que en 1985

publicdé un dossier sobre cristianismo y medio ambiente®® para evidenciar la

9 El mensaje de este pasaje historico, esta en concordancia con NUmeros 22: 26-28 “Balaam
se enojo muchisimo y golped a la burra con un palo. En ese momento, Dios hizo que la burra
[la naturaleza] hablara y le dijera a Balaam: ;Qué te he hecho? ;Por qué me golpeas?”.

%0 Bernardo Hurault, en su exégesis de Romanos 8:22 sefiala las deudas del progreso (Hurault
1974) y en 1990 comenta tacitamente sobre la crisis ecoldgica.

51 Al respecto, en 1983 un pequefio grupo de cristianos crean en Inglaterra la fundacion A
Rocha con la finalidad de establecer un centro cristiano de estudios medioambientales.

36



enajenacion antiecolégica moderna y la necesidad de un giro ecoldgico hacia las

actividades agrarias pero con perspectiva teoldgica (Tovar, 2016).

De forma concomitante, en 1989 el patriarca Demetrio |, de la Iglesia Ortodoxa,
declaraba el 1° de septiembre como dia de oracién para la protecciéon del medio
ambiente, su sucesor Bartolomé |, conocido coloquialmente como el patriarca verde,
en 1991 invitaba a la Iglesia a asumir un compromiso ecuménico y ambiental
(Chryssavgis, 2002). Por otra parte, la Iglesia Luterana en 1993 emitié una
declaracion intitulada: Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice. Alli dicha
comunidad cristiana asume el compromiso de interpelar tanto la promesa de “un
nuevo cielo y una nueva tierra” (Ap 21:1) como el ofertorio luterano que obliga a
dedicar la vida al cuidado y redencién de la creacion (Evangelical Lutheran Church,
1993).

Al respecto, puede notarse que el compromiso de las instituciones judeocristianas
para con el cuidado del medio ambiente se encuentra en su fase de busqueda,
todavia la cristologia busca balancear la teologia ecolégica con los puntos
medulares de su credo. Es decir, existen tantas formas de acciones ambientales,
desde la tecnodomoética que practica la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los
Ultimos Dias, hasta el neo-ascetismo, sin embargo, la naturaleza no se puede
resumir a una ecologia de jardin, puesto que la naturaleza implica conocer la
posicion cosmogréfica de la Tierra respecto al universo, de lo contrario las acciones
ambientales de origen eclesial, en el fondo seguiran siendo antropocéntricas. Esto
altimo es la razén que, invitar a dialogar interdisciplinariamente sobre el cristianismo
ecologico, sobre las propuestas hermenéuticas que las distintas iglesias estan
gestando para involucrarse mas con el cuidado de la naturaleza, por tal motivo en
el siguiente apartado se va a reflexionar sobre la filosofia e interpretacion ecologica
de la biblia.

37



Algunas metéaforas ecoldgicas en el libro del Génesis

A finales del siglo XX, Mcpherson (1986) sostenia que la teologia ecologica partia
de tres categorias imbricadas: a) el cosmos; b) la relacion sociedad-naturaleza, y 3)
la cultura tecnocientifica. Respecto al cosmos sefialaba que no debe olvidarse que
éste es el orden y la integridad creado por Dios, y pone como ejemplo el orden entre
el sistema solar y el planeta Tierra. Llama poderosamente la atencion que este
tedlogo invita a ver la vida bioloégica en su forma efimera, ademas de,
teologicamente, reorientar el lugar teoldgico de la ciencia y la tecnologia en el
contexto de la cultura humana, puesto que considera la cultura tecno-cientifica como
la respuesta humana a los mandatos divinos para tener dominio sobre la Tierra, en

el sentido de traer las fuerzas cadticas de la naturaleza al orden.

Esta tesis cosmocéntrica, ha sido retomada por Hernandez (2003) quien sefiala que
amar a la naturaleza, desde el cristianismo ecoldgico, implica reconocer que la
naturaleza no es producto de la accibn humana, al contrario, es urgente devolverle
a la naturaleza su sentido creatural. Al respecto, Garcia (2006), sobre su comentario
al Génesis 1: 28 “dominar la Tierra”, expone dos tradiciones hermenéuticas: la
corriente proclamativa y la hermenéutica manifestativa, donde lo proclamativo
acentta el antropocentrismo efimero con relacion al mundo creado; en tanto que lo
manifestativo marca un interés cosmocéntrico, infinito, desde la perspectiva
humana. En esa linea Diaz (2009), sefiala como la nueva relacion entre ciencia y fe
obliga, por una parte, a construir una moral ecoldgica globalizadora y, por otra, a
practicar una nueva historicidad de la naturaleza. Sélo restaria agregar que a la par

de esto es necesario una revision cosmoldogica y cosmocéntrica (Boff, 1996).

Es importante mencionar que la falta de perspectiva cosmoceéntrica ha limitado el
cuidado de la creacién por parte de las distintas denominaciones religiosas, de

hecho, algunas tradiciones suntuarias mas que cuidar a la naturaleza, la cercenan®?,

%2 Incluso los cristianos decimononicos, al igual que los monjes del Tibet, obviaron que sus
lamparas, desde 1867, eran alimentadas con queroseno procedente de los pozos petroleros de
Pennsylvania (Mays, 2016: 83), y demas impacto ambiental asociado.

38



como el caso de las tumultuosas peregrinaciones o la tala de arboles decembrinos,
cuya practica, tan solo para el caso del siglo XX, ha impactado una superficie de
alrededor de 20 mil km2 (Tovar, Avila y Vazquez, 2018).

Quiza el interés teoldgico contemporaneo, sesgado hacia lo antropocéntrico, hacia
la salvacion individual, la justificacion y la expiacidn, asi como su compromiso para
con el discurso de la ciencia moderna, minimiza, excluye o ridiculiza los argumentos
de la teologia de la creacion, en efecto, al dejar de practicar el trabajo
interdisciplinario y hermenéutico en la biblia se anula la posibilidad de palpar en

cada libro o versiculo la amalgama dada entre la sociedad y la naturaleza.

En ese sentido, al ridiculizar los argumentos de ingenieros aeronauticos, como el
caso de Josef F. Blumrich, que trabajo para la NASA por mas de 25 afios, sobre
todo los relativos a la aeronave que posiblemente observé o sofié el profeta
Ezequiel, también se ridiculizan los comentarios que un nutridlogo pueda hace sobre
Daniel 1:12-16. Es decir, la naturaleza como la biblia necesitan del trabajo
interdisciplinario, de lo contrario los tedlogos tradicionales no podran profundizar en
los misterios que sobre la creacion han quedado sintetizados o condensados en la
biblia.

Curiosamente la persona promedio del siglo XX adquiria su conciencia a los 13
afos, pero se sospecha que en siglos anteriores esto ocurria a los 15, ademas de
gue, antafio, moria antes de los 40, ergo, debido a los avatares de la vida y el trabajo
manual, ego tenia poco tiempo disponible para especializarse en una materia y
reflexionar o escribir desde una vision particular sobre la relacién sociedad-
naturaleza, sobre la creacion y el hombre. Sin embargo, hoy en dia mediante el
método metaforico y desde una vision interdisciplinaria que involucra a la geologia,
la geografia, la biologia, la ecologia, la astronomia, la filosofia y teologia ecoldgica,
se ofrece, al estilo conciliatorio de Teilhard de Chardin, una interpretacion, de los
primeros cuatro versiculos del Génesis, tomados de las versiones biblicas: Reina-

Valera y de Jerusalén para con ello ofrecer una hermenéutica sobre las nociones

39



ambientales y césmicas de la creacion que estan sintetizadas o condensadas en
esta parte de la biblia y asi abonar material de estudio para la teologia de la

creacion, para la teologia ecoldgica, para el cristianismo cosmoceéntrico.

En el principio cred Dios los cielos y la tierra. Génesis 1:1

Se puede asumir que en este versiculo, en un momento geoldgico, la atmésfera del
planeta Tierra era similar a la del planeta Venus, luego un hecho trascendental,
como un aumento del campo electromagnético®? hizo que la gran nubosidad que
envolvia a la Tierra se fuera disipando hasta que un dia pudo apreciarse el azul del

cielo desde cualquier lugar del planeta®4.

Ahora bien, la creacion o confeccion de algo lleva implicita una periodicidad, por
ejemplo, los productos hechos por un panadero tienden a durar 15 o 20 dias, los de
un zapatero tienen una periodicidad de uno o dos afios. En ese sentido, la
periodicidad de la Tierra, una vez creada, conforme a la geologia moderna es de
varios miles de afos. Este hecho tiene serias implicaciones, pues la Tierra ha sido
creada con una temporalidad superior a la de sus temporales moradores, incluida
cualquier generacién de seres humanos. Es decir, la Tierra no sélo es para los que

la habitan en un momento determinado de su efimera vida.

Y la tierra estaba desordenada y vacia, y las tinieblas estaban sobre la faz del
abismo, y el Espiritu de Dios se movia sobre la faz de las aguas. Génesis 1:2

La formacion de la biosfera de un planeta, alin es un misterio, pero algunos autores,
como Shaviv y Veizer (2003), han sugerido que las glaciaciones son ciclicas y estan
en funcion de las estaciones del afio galactico® (250 millones de afios). En algunas

de estas estaciones (espirales de la via lactea) los rayos cosmicos producen

% Tan importante es el campo electromagnético que desde 1976 ha quedado prohibido
manipularlo o destruirlo (ENMOD, 1976).

% Esta interpretacion, esta en linea con proverbios 8: 23 y 27, donde se hace alusion a que la
Tierra se cred después del universo o abismo.

% A su vez, conforme a Fred Hoyle, esta teoria se sustenta en los cambios que experimentaria
la biosfera de la Tierra si la variacion de la densidad estelar del cosmos cercano se redujera
a la mitad de lo que es (Matteis, 1966: 25).

40



nacleos de condensacion en la atmoésfera. La nubosidad asociada a dichos eventos
es tan grande que envuelve totalmente a la Tierra, al reducirle su temperatura
planetaria hace producir una era de hielo. Bajo tales condiciones el clima de la Tierra
debié ser una penumbra de neblina permanente, donde no se distingue ningun

paisaje, pues no existe ni un metro de visibilidad.

Lo Unica vida que habitaba en esas condiciones eran los procariontes y eucariontes.
Tuvo que transcurrir el 87% del tiempo geoldgico de la Tierra para que ésta llegara
al climax idoneo de la vida animal. Por lo tanto, este pasaje remite a la paciencia y
a la necesidad de conservar por mucho tiempo las condiciones en que la Tierra
estaba momentos antes de la aparicion de la humanidad.

Dijo Dios: “Haya Iuz”, y hubo luz. Génesis 1:3

A finales del siglo XIX Nietzsche (1999:136) advirtié6 que los rayos de luz de los
astros requieren su tiempo para arribar a la Tierra®. Astronémicamente, el hecho
que la luz arribara a la Tierra, a la superficie terrestre, supone la existencia previa

de la fuente luminica y, como se ha dicho, contar con cielos despejados.

El bombardeo o incremento de ese caudal de energias, 0 espectro
electromagnético, bioldgicamente contribuyé a la evolucion de los telomeros vy
demas estructuras cromosomicas, al tiempo de marcar la pauta de los ritmos
biolégicos, por ejemplo, el ciclo circadiano. Al potenciarse el electromagnetismo en
la Tierra, ésta comenz6 a producir ondas electromagnéticas propicias para la vida.
De alli que las mas arquetipicas representaciones de lo sagrado se asocien con la

luz como sinénimo de vida, el Sol como catalizador de vida.

Este pasaje tiene serias implicaciones, puesto que el espectro electromagnético a

lo largo de millones de afios ha contribuido a codificar el ADN de la vida en la Tierra,

% A comienzos del siglo XIX Delambre habia determinado que un rayo de luz solar tardaba
poco mas de 8 minutos en arribar a la Tierra. En el siglo XVI11I, R@mer, calculaba 11 minutos
(Humboldt, 2011: 441).

41



de modo que toda forma de vida, todo ADN, ha sido producido y reproducido bajo
la l6gica de aquella luz primigenia. De modo que lo mas sagrado del planeta es la

vida misma, por el banco genético acumulado en los eones.

Y vio Dios que la luz era buena; y separé Dios la luz de las tinieblas. Génesis 1:4

Cuando la Tierra tuvo cielos despejados y un campo electromagnético capaz de
regular la cantidad de radiacion ultravioleta, todos los procesos fotosintéticos se
potencializaron, transformando la Tierra de un yermo a un vergel. La Tierra quedo
rebosante en jardines de todos los verdes posibles, y en el fondo del mar también

las algas y los corales crecieron en diversidad al ritmo del ciclo circadiano.

Las horas de luz al dia, en funcién de la latitud, demuestra que la vida en la Tierra
evoluciono en funcion del ciclo de rotacion. Recordando los distintos procesos que
la biosfera realiza entre el dia y la noche, la humanidad puede asumir su
responsabilidad de respetar los ritmos biol6gicos del resto de las especies que
habitan el planeta Tierra, desde el ciclo diurno hasta ciclos mas grandes que las
estaciones del afio. Se trata de cuidar no solo el espacio, las areas naturales segun

los bibdlogos, sino cuidar el tiempo y ciclos de vida de los paisajes socioambientales.

A manera de conclusion

Estos primeros cuatro versiculos del primer libro del Génesis, herencia de un
sistema socio ambiental que en ausencia de hidrocarburos perduré mas de tres mil
quinientos afos, invita a visualizar el planeta Tierra no como una casa efimera, sino
como la casa de las generaciones de antes, de hoy y de mafiana. Invita a practicar
la paciencia y a la necesidad de conservar por mucho tiempo las condiciones
geofisicas para que el planeta pueda continuar albergando la biodiversidad que se
ha acumulado durante sus ultimos eones. También invitan a recordar que lo mas
sagrado del planeta es la vida misma, el banco genético acumulado, ademas de
sefalar a la humanidad su responsabilidad de respetar los ritmos biologicos del

resto de las especies que habitan el planeta Tierra. Pensandolo bien, no es mucho

42



para los sistemas civilizatorios que no han creado ningun sistema solar ni geosfera
con biota a escala planetaria, pero que en menos de 200 afios han desaparecido
mAas especies de animales, etnias y lenguas que en los miles de afios que campe6

la sabiduria semita.

Referencias:
Allison, D. B. (2001). Reading the new Nietzsche: The birth of tragedy, the gay
science, Thus spoke Zarathustra, and On the genealogy of morals. Lanham, Md:

Rowman vy Littlefield.

Altizer, T. J. y Hamilton, W. (1966). Radical theology and the death of God. New
York: Bobbs-Merrill.

Boff, Leonardo. (1996). Ecologia, grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid:
Trotta.

Butler, J. (1736). The analogy of religion: Natural and revealed, to the constitution

and course of nature. London: Printed for James, John and Paul Knapton.

Caillois, R. (1939). L'homme et le sacré. Paris: Preses Univ. de France.

Cereijido, Marcelo. (1997). Por qué no tenemos ciencia. México. Siglo XXI.

Chryssavgis, John. (2002). Bartholomew, Ecumenical Patriarch, Florida, University
of Florida, disponible en <http://users.clas.ufl.edu/bron/pdf--
christianity/Chryssavgis--Orthodox%20Patriarch%20Ba rtholomew.pdf> ,

consultado el 31 demarzo de 2015.

Diaz, José. (2009). “El encantamiento de la ecologia. Capitales religiosos en el

ecologismo moderno”, Boletim Goiano de Geografia, 29 (2): 13-40.

43



Durkheim, Emile. (1925). Les formes élémentaire de la vie religieuse: le systéme

totémique en Australie. Paris, F. Alcan.

ENMOD. (1976). Convencion sobre la prohibicion de utilizar técnicas de
modificacion ambiental con fines militares u otros fines hostiles. Nueva York:

Asamblea General de las Naciones Unidas, 10 de diciembre de 1976.

Evangelical Lutheran Church. (1993). Caring for Creation: Vision, Hope, and Justice.

Chicago: Evangelical Lutheran Church in America.

Franco, Giuseppe. (1904). "I diritti degli animali”, La Civilta cattolica, vol. 1, fasc.
1288y 1290, pp. 401-414 et 682-695.

Frazer, J. G. (1981). La Rama Dorada: Magia y religion. México: Fondo de Cultura

Econdmica.

Frazer, J. G. (1922). The golden bough: A study in magic and religion. New York:
Collier Books.

Garcia, Alfonso. (2006). “;Dominad la tierra? Aportaciones teoldgicas sobre el
problema ecolégico”, Cuadernos de Cristianisme i Justicia, disponible en
https://www.cristianismeijusticia.net/files/es54.pdf, consultado el 6 de mayo de
2015.

Grinnell, George (1976) “The Origins of Modern Geological Theory”, Kronos, 1 (4):
68-76.

Hernandez, Rafael. (2003). “Devolver a la materia su noble y original sentido’.
Apuntes para una teologia ecolégica desde las ensefianzas de José Maria Escriva”,

44



Actas del 23 Simposio Internacionalde Teologia de la Universidad de Navarra
(2002), pp. 203-228.

Josephson, J. (2017). The myth of disenchantment: Magic, modernity, and the birth
of the human sciences. Chicago: The University of Chicago Press.

Hmar, J. R. J. (1964). Creation and Ecology: Reading the Creation in the Wisdom
Literature: Proverbs 1-9. Scottish Journal of Theology, 17: 146-150.

Hough, G. (1947). The Natural Theology of In Memoriam. The Review of English
Studies, 23(91), 244-256.

Hubert, H. (1904). “Introduction”, en: Chantepie. (1904). Manuel d’histoire des

religions. Paris: Armand Colin.

Humboldt, A. (2011). Cosmos: Ensayo de una descripcion fisica del mundo. Madrid:

Consejo Superior de Investigaciones Cientificas

Hurault, Bernardo. (1974). El Nuevo testamento, Madrid: Paulinas.

Larsen, T. (2014). The slain god: Anthropologists and the Christian faith. Oxford:

Oxford University Press

Leonard, S. A., y McClure, M. (2004). Myth and knowing: An introduction to world
mythology. Boston, Mass: McGraw-Hiill.

Marsh, G. P. (1865). Man and Nature: Or, physical geography as modified by human
action. New York: Charles Scribner.

Matteis, Emilio. 81966). El ser y el espacio. Esbozo de una teoria del espacialismo.

Argentina: La Mandragora.

45



Mays, A. E. (2016). The millionaire and the bard: Henry Folger's obsessive hunt for
Shakespeare's first folio. New York: Simon y Schuster.

Mcpherson, James. (1986). “Towards an Ecological Theology”, The Expository
Times, 97 (8): 236-240.

Miranda, Rogerio. (2012). Nietzsche and paradox. Albany, NY: State University of

New York Press.

Miullerried, Federico. (1932). "Goethe, gedlogo y paleontélogo”, Revista de la
Universidad de México, 17-18: 449-462.

Nietzsche, F. (1999). La gaya ciencia. Madrid: Alba.

Nietzsche, F. (2001). La gaya ciencia. Tres Cantos. Madrid: Akal.

Olaya, M. F. (1979). La conspiracion contra la Republica. Barcelona: Producciones

Editoriales.

Paley, W. (1802). Natural theology. London: Printed for R. Faulder by Wilks and
Taylor.

Ruskin, J. (1862). Unto this last: The two paths. London: Collins Clear Type Press.
Rutilio, N. (2002). El retorno. Madrid: Gredos.

Santos, Milton. (1996). De la totalidad al lugar. Vilassar de Mar: Oikos-Tau.

Shaviv, N. J., y Veizer, J. (2003). Celestial driver of Phanerozoic climate?. GSA
Today, 13(7): 4-10.

46



Sil, N. P. (1997). Swami Vivekananda: A reassessment. Selinsgrove: Susquehanna

University Press.

Sittler, Joseph. (1961). The Ecology of Faith. Philadelphia: Muhlenberg Press.

Disponible en: http://www.religion-online.org/book-chapter/preface-18/

Teilhard, P. (1965). El grupo zoolégico humano. Madrid: Taurus.

Tennyson, A. T. (1851). In memoriam. London: Edward Moxon, Dover Street.
Tovar, Rodrigo (2009). Origen de la desastreidad: una hermenéutica del desastre
desde la geografia. México: tesis de doctorado, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional Autonoma de México.

Tovar, Rodrigo. (2016). “Residuos de modernidad en las teologias ecologicas” en:
Martinez, L. y Zalpa, G. (2016). Miradas multidisciplinarias a la diversidad religiosa
mexicana. México: Juan Pablos; El Colegio de la Frontera Norte.

Tovar, R., Avila, Maria, y Vazquez, Shany. (2018). “Mil Millones de Arboles de
Navidad Aserrados, El Saldo de un Sincretismo Religioso”, Historia Ambiental
Latinoamericana y Caribefa, 8 (2): 210-233.

Waskow, Arthur. (1992). “What is Eco-Kosher?”, Jewish Quarterly, 39 (4): 5-10.

White, Lynn (1967). The historical roots of our ecological crisis. Science, 155. pp.
1203-1207.

Wright, C. (1941). The religion of geology. The New England Quarterly, 14(2), 335-
358.

Zerzan, J. (2016). El crepusculo de las maquinas. Madrid: Los Libros de la Catarata.

47



Zitkala-Sa. (1902). "Why I Am A Pagan"”, Atlantic Monthly, 90(1902): 801-803.
Disponible en:
http://web.archive.org/web/20110212153707/http://etext.lib.virginia.edu/etcbin/tocc

er

new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modenqg&data=/texts/english/modenqg/pars

ed&tag=public&part=1&division=divl

48


http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1
http://web.archive.org/web/20110212153707/http:/etext.lib.virginia.edu/etcbin/toccer-new2?id=ZitPaga.sgm&images=images/modeng&data=/texts/english/modeng/parsed&tag=public&part=1&division=div1

