
Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

42

En esta sección se presentan las entrevistas íntegras de las vo-
ces que gentilmente aceptaron ser entrevistadas en el programa 
de “Corderos y Leones”. Programa que tenía el objetivo de conocer 
la opinión de mujeres y hombres que por su trayectoria personal, 
académica y profesional consideramos poseen un agudo sentido 
de la crítica, pero, al mismo tiempo, una perspectiva sensible del 
fenómeno educativo. A través de las vivencias de las y los entre-
vistados se van perfilando imágenes claras, tanto de su formación 
disciplinar como su interés y vocación hacia la educación, además 
se ponen en evidencia una multiplicidad de preocupaciones que, 
aunque en este proyecto no se ponen en evidencia, sí permiten un 
análisis posterior con otras temáticas e interpretaciones diferentes 
que siempre enriquecerán el panorama de la educación.

Cabe destacar que los perfiles de las y los entrevistados es diverso, 
así como sus áreas de investigación y trabajo, pero, en su con-
junto, todas y todos mantienen un vínculo por su cercanía con la 
educación formal. Sus perspectivas, crítica, opinión y comentarios 
se estructuran en forma de argumentos a partir de las preguntas 
que plantea la dinámica de entrevista. En este sentido, su voz se 
presenta íntegra y resuena con fuerza para contribuir al fin de este 
material, construir la línea de investigación “Estudios Críticos en 
Educación”.

Reconocemos la riqueza de cada una de las entrevistas y en su 
conjunto, sin embargo, el análisis que realizamos se queda “corto” 
ante las diversas interpretaciones de las cuales son susceptibles, 
por tal motivo, el presentar este material de manera íntegra implica 
ofrecer la posibilidad de hacer otros estudios y análisis del discurso. 
Esperamos que disfruten de estas entrevistas que son recorridos 
desde la experiencia de las voces, pero al mismo tiempo, contienen 
imágenes claras sobre cómo perciben el papel, función, caracterís-
ticas y fundamento de la crítica en la educación. 

Voces de los actores 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

43

Académico e investigador desde 
hace más de 35 años, su carre-
ra inicia por “accidente” y deci-
de apostar por un camino hasta 
ese momento poco conocido por 
él, estando aún en sus primeros 
años como estudiante de licen-
ciatura. La academia es un gran 
medio para cambiar vidas a tra-
vés de la educación, pero era un 
camino que significaba ir en con-
tra de la tradición familiar de ser 
parte del mundo empresarial. Su 
labor como docente se basa en la 
esperanza de transmitir diversas 
ideas de una forma entendible 
y accesible. Como investigador, 
disfruta comprender nuevas teo-
rías, discutir, armar redes de in-
vestigación y descubrir nuevos 
caminos del conocimiento. Re-
ferente y precursor de los estu-
dios organizacionales en el país, 
cuenta con una vasta producción 
de libros y artículos donde abor-
da este tema, así como la refor-
ma del estado, las instituciones y 
la corrupción en América Latina, 
siendo los estudios críticos orga-
nizacionales el más reciente ca-
mino que ha decidido explorar.

David Arellano Gault



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

44

Entrevistador: En este programa discutimos ¿en qué consiste la 
crítica en educación? Y hoy tenemos el orgullo, el honor y el gusto 
de contar con el Dr. David Arellano Gault, quien nos va a hacer el 
favor de participar al contestar varias preguntas y darnos su visión 
propia, al ser una autoridad, un experto en los estudios organizacio-
nales en la parte política y de gobierno, Dr. David sea bienvenido.

David: Muchas gracias profe César un gusto estar aquí en tu pro-
grama, a ver cómo nos va porque es un tema nada sencillo el que 
quieres que tratemos.

Entrevistador: La administración, en algún momento dicho por 
Eduardo Ibarra en México, se ha enseñado muy mal tradicional-
mente y un poco de eso se explica que ya no se pudo mantener 
vigente en las universidades y, mucho de la crítica mencionaba que 
era una administración de manual, de recetas; pero tú estudiaste 
administración y llegas a la Teoría de la Organización ¿cómo se da 
esa transición?

David: Pues sí, digamos que mi experiencia en administración tiene 
que ver con esta idea muy arraigada de que nada que se pueda ex-
plicar en la teoría sirve para la práctica, entonces, es una disciplina, 
al menos en México como yo la viví, empobrecida por esta perspec-
tiva de que la teoría y los estudios científicos no tenían mucho que 
aportar a la práctica. Entonces, estudié en una escuela que además 
valora que la gente realmente va a estudiar administración solamen-
te para obtener el título, porque en realidad todo lo aprenden en la 
práctica. En efecto, los estudiantes trabajaban y yo era de los pocos 
estudiantes de tiempo completo. En el camino tuve una materia que 
yo hoy ya no recuerdo el nombre paradójicamente, pero leí el pri-
mer libro de Teoría de la Organización en mi vida, que es un libro 
además escrito por mexicanos, muy bueno, muy poco conocido de  
Rodil y Mendoza: “Conceptos fundamentales sobre organización” 
en donde por primera vez encuentro el tema de organización y veo 
que es otro mundo, otra discusión que se refiere no solamente a la 
aplicación científica de la administración sino una crítica a la admi-
nistración, es decir, el contexto social, el contexto político y el con-
texto sociológico. Me encontré, por ejemplo, con los experimentos 
que se hacen en Hawthorne y cómo las personas responden de una 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

45

manera distinta a lo que los administradores y los gerentes les dicen 
u ordenan. Encuentro el conflicto y el poder en las organizaciones, 
entonces me comienza a interesar esta forma más científica y más 
teórica que de alguna manera había sido relegada.  

Entonces, lo que dice Eduardo Ibarra y Luis Montaño respecto a lo 
mal que se enseña administración en un país como México, y pro-
bablemente en América Latina en general, creo que tiene que ver 
con esta idea de que todo se aprende en la práctica y lo que sucede 
es que la gente que está en la práctica no se dé cuenta de la canti-
dad de errores, de problemas y de retos que están enfrentando en 
los que la teoría les pudiera ayudar. Yo creo que sigue siendo más o 
menos igual, no creo que haya cambiado mucho de lo que observo 
en ese sentido en los países donde se aprende administración, por 
eso fue como accidental mi arribo a una visión más rica, que discute 
las problemáticas que la gente vive en las organizaciones y que se 
desprecian y esconden debajo de la alfombra  con categorías como 
resistencia al cambio o como conflicto patológico.

Entrevistador: Bueno, y en esta parte de tu formación, estas en el 
CIDE en la maestría y te vas a Estados Unidos, a Denver, a hacer el 
doctorado, ¿cómo das el cambio de la administración que se dirige 
más a la parte privada y te inclinas a gobierno, al tema de la corrup-
ción, centrándose en la parte del sector público?

David: Pues son de los accidentes familiares personales, mi fami-
lia es una familia de empresarios, concretamente de banqueros, y 
entonces lo que yo conocía era el mundo de la empresa privada de 
los bancos. Cuando termino la licenciatura era muy joven, empecé 
muy joven en la licenciatura, y entonces conocí un profesor que 
me habló del CIDE y de que debía conocer otros mundos, el mun-
do de la administración pública, otro tipo de administración, enton-
ces hice la maestría en el CIDE en Administración Pública y conocí 
todo este otro mundo de la administración. Allí cursé Teoría de la 
Organización, ahora si de una manera muy formal, muy fuerte, de 
un programa que había creado Jorge Barenstein, hoy en día en la 
ONU. Barenstein fue de los que trajo la Teoría de la Organización a 
América Latina dado que estudió a T. Parsons en Estados Unidos.
Entonces es donde conozco este mundo de cruce entre la adminis-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

46

tración más general, la administración de empresas que yo había 
tenido en la carrera y la administración pública que era otro mundo, 
el mundo de las organizaciones gubernamentales. Entonces, cuan-
do termino la maestría, mi familia ya me tenía listo un trabajo en la 
empresa privada, un hermano muy querido que desafortunadamen-
te falleció por COVID ya me tenía el trabajo listo, muy lindo y todo, 
vamos, creían que yo iba a seguir esta carrera.  Después de una 
semana de trabajar en el sector privado, me doy cuenta de que no 
es lo mío, renuncio, con una gran crisis familiar en medio evidente-
mente y decido que lo mío era ser académico y hacer estudios en 
organizaciones públicas. Luego descubro que en realidad la Teoría 
de la Organización nace fuertemente ligada a los estudios de admi-
nistración pública y que no es sino hasta las últimas décadas que 
las escuelas de negocios han dominado en el campo, pero en su 
origen, digamos los actores paradigmáticos, muchos de ellos y de 
ellas vienen de la administración pública. Entonces el puente no era 
tan extraño como yo al principio pensé y ello me obliga entonces a 
tener dos pies, diferentes disciplinas, porque en efecto, aunque se 
tocan son disciplinas que tienen sus propias dinámicas. En el fon-
do creo yo, que para mi carácter ha sido, fue, una buena decisión, 
porque al final de cuentas me interesan mucho más los problemas 
públicos que los problemas de las empresas, aunque también son 
muy interesantes, no son exactamente lo que más me llamó la aten-
ción al final de cuentas.

Entrevistador: Tú mismo te has definido como un ratón de biblio-
teca, la pregunta aquí sería ¿en qué momento pasas de cordero a 
león, en el sentido de seguir el texto, al momento en que ya te posi-
cionas frente a él?, ¿cómo fue, en un autoanálisis, esa transición a 
la postura crítica que tienes?

David: Mi mamá, en uno de sus dichos poco políticamente correc-
tos, decía que yo era muy contreras, es decir, que me gustaba por 
naturaleza ir en contra o rebelarme ante los límites establecidos, 
en fin, me pasaron muchas cosas. Creo yo que, en realidad, en mi 
caso, esto de estar insatisfecho con muchas cuestiones al respec-
to de cómo se hacen las cosas es algo que ya lo tengo de alguna 
forma incorporado, no sé si ya en mi personalidad o porque desde 
muy chico me gustó la lectura, entonces me la pasaba leyendo todo 
el tiempo y eso también ayudó. 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

47

Mi primera insatisfacción fue en realidad con la docencia, la canti-
dad de malos maestros que tuve en mi vida, los muy pocos buenos 
maestros comprometidos que tuve y el impacto de esos buenos 
maestros en mi vida fue algo que siempre me hizo sorprenderme. 
Muy poquitos buenos maestros hicieron una gran diferencia en mi 
vida, Entonces, una de las promesas que desde muy joven me hice 
fue que yo no quería repetir ese proceso, que si yo iba a ser un pro-
fesor tenía que tratar de ser lo más comprometido, porque no estás 
hablando solamente de reunirte con personas para discutir cosas, 
sino que estás tratando de ayudarlas a desarrollar sus propias vi-
das, sus propias carreras y sus propios proyectos. 

Luego resultó que la cosa era mucho más complicada de que lo 
que había pensado, es decir, ser un buen profesor en clases es la 
cosa más difícil a lo que yo me he enfrentado en la vida y de la que 
me sigo sintiendo profundamente insatisfecho, porque creo que es 
también un asunto de vocación y un asunto de carácter que yo no 
necesariamente he logrado construir en mi vida. Es decir, la crítica 
se me regresó, porque de alguna manera nunca me he sentido to-
talmente satisfecho con mi capacidad docente, y lo único que he 
mantenido en estos años a nivel crítico, en mi vida como docente, 
ha sido al menos tratar de no hacer daño.  

Tal vez no soy un excelente profesor y tal vez no logro tocar la vida 
de los estudiantes, pero al menos trato de que no sientan que el 
conocimiento es pérdida de tiempo o que al menos observen que 
traté de hacer lo mejor que se podía dentro de mis limitaciones para 
que cada uno de los cursos que he dado en mi vida tengan alguna 
intención de ser diferentes. Creo que esos fueron de alguna forma 
los puntos que me hicieron entrar a este asunto de la carrera aca-
démica y que han mantenido en mí, creo yo, al menos en algún 
sentido la constante advertencia de que cualquier actividad, en este 
caso la docencia, es algo que requiere de una profunda autocrítica 
sistemática y una gran responsabilidad. Digamos que la crítica muy 
fácil que  hice cuando era joven a los docentes, pues se me regre-
sa décadas después, porque sé que no he sido tan buen docente. 
Es una labor muy intensa en la que no es fácil alcanzar los niveles 
de excelencia a los que aspira cualquier universidad o cualquier 
escuela.



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

48

Entrevistador: Sobre todo porque hay muchos elementos que in-
tervienen, ningún grupo se va a parecer al siguiente, aunque tal 
vez el tema pueda ser el mismo, eso va cambiando, modelando las 
situaciones y el conocimiento que vas desarrollando, todo eso va 
haciendo que varíe en el tiempo. Por lo tanto, decimos este dicho de 
que la docencia es una tarea inagotada e inacabada.

David: Totalmente de acuerdo. Exacto, las personas son distintas. 
Uno va aprendiendo a hacer las cosas, se da cuenta de errores 
que luego intenta corregir. Seguramente hoy día uno comete errores 
que probablemente si uno mantiene una visión crítica digamos que 
se puede dar cuenta . Estar tratando de tocar la vida de personas 
en muy diversas circunstancias y nunca podrás comprender todas 
esas circunstancias, en fin, creo que la crítica no tiene necesaria-
mente que ver con una posición de “es que hay un mundo correcto 
al cual se va a llegar” o “a una tierra prometida”, eso no existe como 
tal, es una actividad en la cual todo el tiempo tienes que estar insa-
tisfecho para seguir intentando nuevas cosas y mejorar, y a veces 
no salen bien, a veces los experimentos salen mal.

Entrevistador: David, sabemos que eres muy activo en tu canal de 
YouTube, en los primeros videos das las clases y presentas magis-
tralmente a los y las autoras, los revisas, expones problemáticas y 
situaciones a enfrentar al estudiarles, pero ya hacía tus últimos pro-
gramas eres más controversial ¿cómo se da este cambio?, ¿cómo 
viviste esa transición?

David: Bueno, me gusta experimentar, tal vez nunca llegaré a un 
nivel de excelencia en la docencia, pero lo que sí intento es expe-
rimentar, intentar cosas nuevas. Antes de la pandemia, cuando de 
alguna forma empecé a hacer cuentas de esa burbuja en la que yo 
he vivido mi vida profesional que es el CIDE, que es muy chiquito, 
una institución muy centrípeta con muchos elementos que están 
controlados, no es una gran universidad, no son grandes números, 
son pequeños números. Empecé a hacer las cuentas de cuántos 
estudiantes había yo tenido en la maestría y en el doctorado del 
CIDE, un poco me cuestioné: ¿por qué una burbuja como el CIDE 
no podría ser expandida a más personas?, porque si en el CIDE 
decíamos que  éramos gente preparada y comprometida con la do-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

49

cencia y la investigación: ¿por qué tener que quedarse en un círculo 
tan pequeño?, y surgió la idea: “por qué no subimos el curso del 
propedéutico de la maestría en Administración Pública a YouTube 
¿qué puede pasar?, Nada”.

Hablé con el director del CIDE y le pedí que me dijera todos los 
problemas legales que podíamos tener, me dijo que en la medida en 
que yo lo hiciera como un proyecto personal y lo ambientara así en 
el video podía hacer lo que quisiera. Entonces, fue un experimento 
que lo que intentaba era romper esa burbuja, ver si había un público 
más allá de los ratones de biblioteca que somos en el CIDE. Los 
ratones de biblioteca atraemos a ratones de biblioteca y entonces 
armamos nuestro grupito de ratones de biblioteca, y uno se queda 
pensando si habrá más gente que pueda estar interesada en estos 
temas y esa fue la respuesta. 

Bueno, y entonces me costó muchísimo trabajo iniciar, me daba mu-
cha pena estar frente a la cámara, veía lo que decía y temía que de-
cía puras tarugadas. Además dije, bueno todo proyecto implica un 
montón de responsabilidad y de costos y voy a tratar de mantenerlo 
de la manera más sencilla que se pueda, pues de lo que se trata es 
saber si hay más público que pueda estar interesado en estas ideas 
que en el CIDE se ofrecen a muy pocas personas; entonces, voy a 
tratar de mantenerlo lo menos costoso. Agarré mi Mac y mi pizarrón 
en mi oficina y dije “así como va, pues va”, no voy ni a complicar, 
ni tener edición, porque si empiezo a ponerle complicaciones en-
tonces voy a empezar a rehacer la burbuja, por eso inició un poco 
como experimental, un poco para ver cómo iban las cuestiones. En 
clase presencial soy mucho menos acartonado de lo que me salían 
los videos, me era muy difícil hablarle a la cámara, yo hago chistes 
impropios y bromas y eso no me sale yo solito hablándole a la cá-
mara, es una cosa muy rara. Entonces, creo que fue un proceso de 
aprendizaje, en el cual primero lo bonito fue que sí había un público 
que estaba interesado en estos temas y que se amplió.

Para un ratón de biblioteca con un canal de YouTube tener más de 
1000 suscriptores, o algo así, no es un gran número, pero es un 
buen público, me gustó saber que sí había más gente interesada. 
Luego vino la pandemia, lo cual me obligó a hacerlo de una ma-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

50

nera más estructurada, aunque yo me mantuve en el plan de no 
hacerlo costoso. Luego el Podcasts (Les Administradores Públicos) 
fue entonces como la consecuencia normal del asunto, porque la 
idea era al público todavía más general hablarle de que sí existen 
estos temas de administración y que se tratan de manera científica, 
entonces ahí siento menos problemas de decir tarugadas en los 
videos y me suelto más. Esa es la verdad. 

Entrevistador: A mí me gustaría preguntarte sobre la serie que 
tienes de las Trampas de la decisión, donde nos fuiste mostran-
do y construyendo que la toma de decisiones, más allá de lo que 
veníamos entendiendo, pasan en las situaciones más comunes y 
que no tienen estas circunstancias extraordinarias, ¿cómo llegaste 
precisamente a plantear esta serie en YouTube de las Trampas de 
la decisión?

David: Todo son contradicciones en la vida de las personas, me 
imagino. Si pudiéramos plantear cuándo comienza la idea de que 
podía haber algo en la realidad que fueran las Trampas de la deci-
sión diría que pasaron más de 10 años. Fue una intuición conforme 
iba yo metiéndome a la discusión de la toma de decisión de las 
organizaciones, comencé a tener la impresión de esto a lo que lla-
mábamos patologías, las malas decisiones no eran patologías, sino 
que eran tan comunes, tan comunes que había que estudiarlas. Las 
evitamos estudiar porque era fácil barrerlas debajo la alfombra, es 
decir que eran errores y no decir que en realidad eran procesos 
humanos y políticos que estaban envueltos. 

Bueno, entonces, no sé si en algún momento lo dije en el video o 
en los videos, pero después de 10 o 12 años de estudiar el tema 
me siento todavía inseguro de que realmente esté yo bajo una vista 
que sea cierta, es decir, a lo mejor estoy llamando de una manera 
particular a un fenómeno explicable de otra manera.  Entonces, el 
por qué surgió en YouTube ese curso de las Trampas, entre otras 
cosas, fue para arriesgar una explicación y ver si la gente me decía: 
“estás persiguiendo una quimera, no le sigas por ahí, eso ya está 
explicado, no tiene nada que ver con Trampas estas equivocado”. 
Entonces, me di cuenta cual es lo menos costoso antes de publi-
car cualquier cosa, pues que la gente en YouTube me dijera: “estas 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

51

equivocado” y eso me permitió pensar en mi curso de una mane-
ra muy sincera, muy abierta, planteando que a lo mejor estaba yo 
diciendo tonterías y que no eran hechos, resultó que al menos en 
general no fue mal vista la idea y por eso perseguí una investigación 
y próximamente saldrá mi libro al respecto. Insisto, creo que ya es-
toy un poquito más seguro hoy día que no estoy persiguiendo una 
quimera, aunque no estoy tan seguro después de que salga el libro 
y que lo lean, ya me dirán a lo mejor si realmente me equivoqué. 
Bueno y entonces el punto de los videos, justamente me ayudaba a 
expresar 10 años de investigación de manera resumida y sintética, 
creo que en el fondo mucho de este asunto de conocimiento tiene 
que ver con cuánto uno es capaz de explicar de una manera relati-
vamente sencilla. Es probable que uno haya logrado entender la di-
námica de lo que puede ser complicado, la explicación no necesita 
ser complicada cuando uno lo está entendiendo, esa fue la razón de 
mi curso y el video, lanzarlo y ver si la gente me decía que estaba 
diciendo una tontería. 

Entrevistador: Estamos caracterizando la crítica, hemos visto que 
estás en educación, obviamente tienes los temas de organización 
y de administración pública, pero ¿cuál sería para ti un fin, si se le 
puede hablar así, de establecer diálogos críticos en educación?

David: En cualquier actividad y la educación no es la excepción 
yo creo, hay un factor de ignorancia que creo que es fundamental, 
es decir, yo sé que cuando decimos que educamos personas, que 
pasamos por procesos educativos a los estudiantes, los padres de 
familia se podrían preocupar de que les dijéramos abiertamente, de 
manera sincera, que no estamos totalmente seguros de que sig-
nifica educar bien a tus hijos, no estamos seguros qué significa, 
qué les vamos a enseñar, para qué y con qué utilidad, pero esa es 
la verdad. La verdad es que ignoramos un montón de cosas y la 
realidad es que la ciencia tradicional normal está basada sustanti-
vamente en la idea de todo lo que ignoramos y de que cada una de 
las cuestiones que construimos como hipótesis, luego evidencias 
y luego cómo pruebas, no son sino un paso dentro de la ignoran-
cia para descubrir luego que nuestra ignorancia si existía y que te-
nemos que rehacer nuestras hipótesis y nuestras ideas, porque la 
realidad es mucho más dinámica y divertida que nuestras hipótesis, 



52

nuestras tesis y nuestros procesos. Entonces, en la educación uno 
tiene que hacer una cosa muy atrevida, uno tiene que poner a gente 
ignorante a informar a gente ignorante. Todos somos ignorantes al 
final de cuentas evidentemente y sin embargo esa gente que edu-
camos, a la que tratamos de enseñar algo, lo que hacemos es que 
tratar de sistematizar cuestiones para que las personas entonces 
puedan formar sus propios criterios y enfrentar sus propias dudas 
y lógicas de conocimiento que quieran desarrollar en un mundo de 
una inmensa cantidad de elementos que nunca alcanzamos a com-
prender completamente. Entonces yo creo que una primera labor 
podría ser el de la humildad digamos, porque alguien que se atreve 
a decir que puede enseñar a otras personas, que bueno que alguien 
se atreve a hacer eso dentro de nuestra ignorancia, dentro de nues-
tras limitaciones, seguramente será porque tenemos intenciones, 
vocación, ideas e información que puede ayudar a otras personas a 
formar su propio criterio dentro de una gran lógica de humildad creo 
yo, a eso si me he enfrentado mucho en el campo de la educación. 
La idea de las personas que se tienen que educar, sin lugar a duda, 
me he enfrentado y he visto mucho y seguramente yo he cometido 
el mismo error en diversas ocasiones cuando yo creo que la educa-
ción como labor, como profesión y como disciplina debe estar con-
tinuamente basada en la constante humildad ante la ignorancia que 
es nuestra materia prima sobre la cual laboramos. Yo comenzaría 
a probar por ahí.

Entrevistador: En ese sentido David, ¿cuál sería una agenda para 
los diálogos críticos en educación?, ¿cuál tú crees que sería la 
agenda mínima que se tendría que revisar?

David: No es que lo haya pensado mucho en realidad, es una bue-
na pregunta. Cómo logramos explicarle a la sociedad, a la gente, 
que la actividad de la educación es una actividad social, es una 
actividad organizacional, es una actividad política, es decir, cómo 
le explicamos a la gente que la imagen de la docencia pura es una 
imagen muy bonita, muy linda, una imagen irreal.  Tú tienes a per-
sonas educando a otras personas en un contexto de organización, 
en un contexto de recursos en el caso de la educación pública, en 
un contexto político en un contexto organizacional profundamente 
político, en el cual, si pensamos que la buena educación es una 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

53

educación de la pureza, en el marco de la pureza estamos dando 
una imagen imposible e ilógica de lo que implica la producción en 
la educación, la producción en la investigación. La investigación, 
la educación y la docencia son actividades sociales construidas 
dentro de criaturas sociales organizacionales y políticas y por lo 
tanto hay alegrías, hay errores, hay envidias, hay batallas políticas, 
hay batallas por recursos, hay poder, hay autoridad y todo eso no 
son elementos perniciosos que no me dejan producir la verdadera 
educación, son los elementos a través de los cuales producimos 
la educación que podemos hacer en cualquier país y en cualquier 
sociedad,  ¿cómo hacemos para explicarle esto a la gente? Cuando 
escucho estos discursos moralistas y puristas, todo esto depende 
del día que encontremos la piedra filosofal de la verdad, ¿qué les 
podemos decir a estas personas para decirles “fíjese que la libertad 
de una sociedad liberal y democrática está basada en la idea de 
que todos podemos pensar de manera distinta y que esa pluralidad 
nos lleva a no tener el acceso a una pureza en ningún sentido”? 
La pureza no existe, lo que existe es el diálogo, la deliberación en-
tre personas que pensamos distinto y qué podemos construir con 
recursos limitados, porque muchos problemas asociados políticos 
y sociales, lo que llamamos como las soluciones a los problemas 
públicos, las soluciones a los problemas sociales o la solución a los 
problemas familiares, en otras palabras;  esta idea de que la edu-
cación es la persecución del apostolado del conocimiento puro me 
parece una de las visiones de la fábrica social más dañinas que se 
puedan dar en cualquier sociedad plural, ¿cómo le hacemos para 
explicar que no es así?, que es mucho más vivo, mucho más contra-
dictorio, mucho más caótico, pero que esa es la materia prima sobre 
la cual podemos y debemos construir sociedades libres, plurales, 
capaces de hacer ciencia, capaces de hacer al mismo tiempo, de 
plantearse valores encontrados y sin embargo encontrar el consen-
so y encontrar soluciones civilizadas a los diversos problemas que 
tenemos. No sé, estoy revolviendo muchas cosas, pero creo que 
van en el mismo punto de una labor más realista de cómo explica-
mos a la sociedad para que la sociedad aprecie lo profundamente 
humano y social que implica construir educación e investigación en 
una sociedad como la mexicana, por ejemplo.

Descubrimos probablemente que hay una combinación de apos-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

54

tolado con ganas y de deseos de personalidad de ser docente, de 
ser investigador, investigadora, pero que tiene que estar en el de-
sarrollo de un oficio, tiene que aprender, tiene que perfeccionar. Es 
inacabado, que siempre implica una constante actualización, una 
constante angustia por mejorar, construir instituciones, reglas, in-
centivos y valores que se acomodan dentro de un espacio organiza-
cional que requiere recursos, constancia, largo plazo de estabilidad 
y de autonomía en el caso de las universidades, para la libertad 
de conocimiento,  todos esos elementos que son un montón y de 
los que una sociedad tendría que estar consciente, digamos, de la 
responsabilidad que implica crear todas esas condiciones, no nada 
más una sino todas las condiciones que muchas sociedades, mu-
chos países, lo han hecho bastante mejor que nosotros, digamos.

Entrevistador: En tu opinión ¿qué caracterizará los diálogos en 
educación, para denominarlos diálogos críticos?

David: No sé, digamos, los estudios críticos o lógicas críticas den-
tro de cualquiera de los campos implica, primero que nada, entien-
do yo, el sentirse cómodos de hacer, explotar y erosionar cualquiera 
de las certezas que se tengan. Cuando se tienen certezas, decía-
mos hace rato que la ciencia es un centro, la ciencia tiene certezas 
de corto plazo, mediano plazo y luego las certezas se derrumban o 
se deshacen y se reconstruyen, y la ciencia es mas así de alguna 
forma, con rompimientos. Entonces, yo creo que para que sean crí-
ticos, deben atreverse a tocar certezas. 

Hay una buena manera de medir la calidad académica ¿si, será?, y 
si se da ¿cuáles son los organismos perversos que han generado 
los mecanismos para medir la calidad académica? Si no públicas en 
revistas internacionales no eres un buen científico ¿será?, ¿dónde 
están los elementos?, ¿qué otros elementos por trayectoria se ge-
neran por mecanismos científicos? La docencia no se puede hacer 
si no se hace a través de ciertos mecanismos perfectamente defi-
nidos con objetivos y metas ¿sí?, ¿por qué?, es decir, ¿de dónde 
vienen?, ¿cuáles son las cadenas causales?

Es decir, creo que una de las aportaciones de los estudios críticos 
en general ha sido atreverse a cuestionar; si eres alguien profe-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

55

sional encontrarás certezas que hasta su momento tienen, porque 
a lo mejor muchas de esas certezas están basadas en elementos 
de dominación, de poder, de invisibilización de otras agendas que 
podrían ser interesantes. Es una agenda atrevida, porque una vez 
que explotas algo o que implosiona una certeza la pregunta es ¿qué 
sigue?, creo que la responsabilidad tendría que ir también ahí, no 
nada más se trata de ir y explotar las cosas, se trata de ir y si las vas 
a explotar hacer la propuesta mínimamente.

Entrevistador: Digamos David que hay un tema ético, en el sentido 
como tú mencionas. En tu experiencia ¿la crítica o las posturas crí-
ticas tienen tácitamente la postura ética? 

David: No, no siempre.  A ver si lo entiendo bien digamos, yo creo 
que hay que ser un poco esquizofrénico, se debe tener algo o mu-
cho de esquizofrénico, para uno aceptar que entonces hacer que 
algo implosione, y lo logra, es que deconstruye y reconstruye aque-
llo que criticó. El siguiente paso, que me parece que no sé si es 
ético solamente, pero bueno, tiene que ver con el hecho de respon-
sabilizarse y aceptar que eso que reconstruiste es igualmente des-
truible y reconstruible. Creo que ese paso a mucha gente les causa 
dolor. Yo creo que no. Pero debe ser por la esquizofrenia que decía 
antes. Los estudios críticos que terminan diciendo “lo que vamos a 
producir es la verdad”, otra vez, la verdadera y pura realidad, creo 
que ya violó sus propios principios. Qué tiene de malo el pensar que 
esto es una constante batalla de reconstrucción, de construcción y 
vuelta a construir, yo digo que no lo tiene, pero hay alguna razón de 
que para mucha gente puede ser un poco doloroso decir que lo que 
construiste, luego alguien lo puede desarmar, para mí es bueno el 
hecho de que cualquier verdad que se construye es cuestionable y 
puede ser mejorable en la siguiente fase, pero entiendo que no es 
fácil llegar a ese punto de autocrítica.

Y políticamente, es decir, claro que es difícil gastar muchos recur-
sos, mucho tiempo y muchas discusiones para luego decir esto pue-
de ser cuestionable después y reconstruible, también políticamente 
puede hacer daño. Nuevamente creo que, por eso, hay una incon-
sistencia, una incongruencia en toda una sociedad plural que por 
un lado aprecia la pluralidad, aprecia el debate, aprecia el conflicto 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

56

como inevitable. Pero, por otro lado, se cuestiona si el conflicto es 
en el fondo una patología que debe ser eliminada si se quiere lograr 
algo. Hay una inconsistencia, creo que los estudios críticos pueden 
ser parte de esta perspectiva o visión, digamos, que cambien o nos 
enseñen a vivir con esta inconsistencia. 

Entrevistador: Te pregunto ¿qué bases teóricas son pertinentes 
para los diálogos críticos en educación?

David: No, bueno uno de los retos de los estudios críticos es inclu-
so la discusión sobre los problemas de la sobre especialización y 
luego lo que llamamos políticamente multidisciplinario o interdisci-
plinario, muchísimo más difícil de lograr de lo que las palabras nos 
dicen, entonces, es muy fácil decir que tiene que ser una misión 
multidisciplinaria y luego es más difícil decir cómo se organiza eso, 
cómo las diferentes partes van adquiriendo cierta congruencia y 
cómo se van a ir contraponiendo y complementando en diversos 
momentos. Yo creo que no hay otra más que la experimentación, 
es decir, al final de cuentas queda claro que una sola visión, una 
sola disciplina, es difícil que nos diga mucho sobre cómo reformar 
la educación o cómo reformar la investigación. También es cierto 
y habrá que hacerlo desde el principio explícito, que tenemos que 
hacer muchos experimentos diferentes que no nos van a salir bien, 
coordinar la interdisciplina es una de las cosas más retadoras que 
me he encontrado en mi vida profesional y más difíciles de alcanzar, 
entonces, yo creo que el manejo nos da incluso las sorpresas, ha-
bría que dejar entrar y permitir la discusión de técnicos, ingenieros, 
inteligencia artificial o los más tradicionales de la sociología o de la 
política, habría que iniciar con ese espíritu muy abierto siempre en-
tendiendo que el reto de incorporarlos, integrarlos y coordinarlos va 
a ser siempre incompleto. Me parece y tendrá que irse aprendiendo 
en el camino, qué estrategia ¿una estrategia muy abierta?, ¿una 
estrategia más dirigida?, yo creo que hay que experimentar las dos 
y los grises que hay en medio de ellas.

Entrevistador: Se me ocurren dos preguntas, la primera, ¿en qué 
sentido estarías tú pensando la relación entre educación y experi-
mento?, 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

57

David: Una de las maneras sería acercarse al pragmatismo. Una 
filosofía pragmatista, tiene muchos problemas pues, pero en ciertos 
puntos tiene una visión que ayuda a resolver este tipo de dilemas, 
no a resolverlos digamos, a enfrentarlos, lo que tendría que ver con 
el hecho de hacer explícitos los valores que se persiguen. Es decir, 
de partida uno no sabe que en una sociedad plural los valores están 
en disputa y entonces siempre que alguien propone una solución 
está proponiendo un valor y está bien que lo proponga, que lo haga 
explícito y que diga que eso es algo que está persiguiendo.  A dón-
de llevan los valores en un sentido pragmático, llevan a discusión, 
llevan a debate, lleva a la introducción de diferentes visiones que 
pueden apoyar a resolver el problema, entonces lo que acaba su-
cediendo es una combinación, es decir, puede ser que algunos pro-
gramas con unas visiones sean enormemente innovadores, es decir 
arriesgadísimos, y cuando lo digan, mucha gente probablemente 
va a reaccionar y decir “qué bueno que lo hacen” y otra gente va a 
decir “espérate, por qué vamos a apostar todo con una innovación 
tan arriesgada”. 

Se pueden generar ciertos elementos más pragmáticos dentro de 
tu propuesta, por si el experimento falla o la innovación no llega a 
suceder, sin embargo, no se perdió el tiempo, lograste cierta estabi-
lidad en círculos de investigación o de educación. Ese tipo de cosas 
sucede mucho en las lógicas, porque no hay una varita mágica que 
te diga qué vas a resolver, pero la lógica pragmática lo que dice es: 
explicita los valores, permite la introducción de otros y generalmen-
te termina con que se puede agregar a propuestas que sin dejar de 
ser innovadoras tengan algunos elementos en la realidad que los 
hagan ser menos riesgosos, por ejemplo. 

Claro, en el escenario puede haber a lo mejor una visión más con-
servadora “la innovación se perdió y lo único que quedó fue lo que 
ya se sabía”, en fin, no hay varita mágica, pero en esta lógica parti-
mos de la crítica, partimos por lo tanto de la innovación de decir que 
hay que pensar, explotar las certezas y abrir innovaciones. Bueno, 
habría que ser también congruentes para decir que esto se tiene 
que debatir, discutir y que se tiene que aceptar que es probable que 
tenga que haber modificaciones y cambios a lógicas que pueden 
inclusive llegar a ser más pragmáticas, que puedan resolver alguno 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

58

de los riesgos o que están implícitos en una propuesta demasiado 
innovadora. En fin, habría varias maneras de plantearlo, confiar en 
que las personas pueden aceptar un experimento, una innovación 
explicada, y que la gente participe para decidir qué implica esa in-
novación y los riesgos de esa innovación. Yo no creo que la innova-
ción tenga que ser algo escondido u oculto o solamente entendido 
por las personas sapientes.

Entrevistador: ¿Es pertinente entender a la educación como un 
acto político?

David: Y como proceso, es decir, el diseño mental o el diseño ins-
trumental va a tener que estar anclado a la realidad, y cualquiera 
que haya estado en el proceso de diseño y luego la implementación 
sabe que el momento de llevarlo a la implementación se mueve 
enormemente y que uno acaba modificando un montón de cosas 
del diseño. Muchas cosas, lo platicamos hace rato, se aprenden ha-
ciendo, se entienden actuando, no se pueden observar en la teoría, 
se tienen que aprender en la acción y entonces, cuando incorporas 
la acción de manera explícita desde el principio estás más prepara-
do, digamos, para evitar esos extremos, donde asumes que la ac-
ción es todo y que la teoría es nada o al otro extremo donde asumes 
que el diseño técnico lo es todo y que la aplicación debe seguirse 
perfectamente al diseño. A eso me refiero en esa posibilidad que 
abre esa idea de humildad respecto de cómo un proceso de co-
nocimiento, un proceso de enseñanza se tiene que ver también en 
la acción y en la acción hay muchas personas con muy diferentes 
perspectivas y valores. 
 
Entrevistador: Totalmente de acuerdo, y te decía que tenía dos 
preguntas, y la siguiente pregunta, estaba pensando un poco en el 
epistemólogo Rolando García, él decía que cuando ya tienes una 
propuesta de cambio lo siguiente es la metodología. ¿Verías que 
hay un referente metodológico precisamente para entablar los diá-
logos con tono crítico en educación?

David: No, realmente en mi experiencia no sucede esto con tanto 
orden, digamos. Claro, la moda es hablar de gobernanza, y ya go-
bernanza implica establecer de manera implícita quiénes deciden, 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

59

por qué deciden, quiénes hacen y por qué hacen. Si un mecanismo 
de gobernanza, de partida acepta la entrada de muy diferentes acto-
res y por tanto, se abre una discusión amplia que puede cuestionar 
los mismos fundamentos de la propuesta de cambio. No puede ser 
tan ordenado, pues no creo que haya varitas mágicas, no creo que 
haya una metodología única, porque habrá mecanismos de gober-
nanza más verticales que digan que así debe de hacerse y viene de 
los expertos hacia los estudiantes, habrá otros súper atrevidos que 
digan que hay que voltearlos y que arriba deben estar los estudian-
tes y los padres de familia y hasta el final los expertos, y muchos en 
términos intermedios. Seguramente hay casos empíricos y casos 
tanto exitosos como fracasados que no los conozco. Me parece que 
hay que tomarse en serio este tema de la gobernanza para hablar 
de innovación y de cambio de crítica en la lógica educativa.

Entrevistador: ¿Qué implica trabajar con y desde el pluralismo?

David: Si, gobernanza es un concepto paraguas que apenas te indi-
ca una pregunta: ¿quiénes toman las decisiones y por qué?, ¿quié-
nes actúan y por qué son los que actúan?, las soluciones te las 
pones tú. Puede haber alguien que diga “es que en ambos debe 
ser el pluralismo puro” quién sabe qué signifique eso, o sea todos 
y todas tienen el mismo peso de decisión, tienen el mismo peso de 
jerarquía. Bueno, suena atrevido, ahora díganme ¿cómo funciona 
eso en la práctica, en lógicas organizacionales concretas de carne 
y hueso?, alguien puede decir “la gobernanza tiene que ser vertical”, 
hago la misma pregunta ¿cómo se aplica eso en contextos reales 
y qué resultados puede haber? Entonces, de partida a mí no me 
asustan palabras como el pluralismo o incluso asambleísmo, no me 
asustan porque en realidad la pregunta tiene que ser el contenido. 
Digamos ¿se puede diseñar en teoría un instrumento “totalmente 
participativo”? No sé qué significa eso, sinceramente. La siguiente 
cuestión: una lógica totalmente participativa, ¿cómo se hace dentro 
de este contexto organizacional real, con gente de carne y hueso 
enfrentando un entorno concreto? Por ejemplo, ¿qué mecanismos 
hay que crear para que todo el mundo tenga el mismo peso para to-
mar una decisión? y ¿qué va a suceder cuando ese mismo proceso 
llegue a bloqueos o a empates técnicos y no se pueda avanzar?, 
¿qué vas a hacer? Todas esas son preguntas que le dan contenido 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

60

a la gobernanza, que le dan contenido a un mecanismo pluralista, 
porque a mí en abstracto las palabras como gobernanza o mecanis-
mo pluralista ni me asustan ni me generan tampoco gran valor de 
que eso ya es la solución o el desastre, tal vez falta dé ese otro paso 
y eso cómo se lleva a la organización, a la acción en ese contexto 
particular que lo quieres implementar.

Entrevistador: ¿Qué implica la construcción de soluciones desde 
el enfoque participativo?

David: ¿Qué lógica de poder a final de cuentas estás implemen-
tando? Para mí esa es la pregunta más directa que puedes hacer. 
Cuando alguien me dice que mi objetivo va a ser que el poder des-
aparezca, me parece que, pues mucha suerte, pero vas a crear una 
nueva lógica de poder y entonces la pregunta es ¿esa nueva lógica 
de poder qué resuelve?, ¿qué retos genera? ¿qué consecuencias 
no deseadas va a generar? Es decir, la prueba de ácido del asunto 
está en cómo lo llevas a la acción, qué costo estás dispuesto a 
pagar y qué consecuencias no deseadas esperas que puedan su-
ceder. Por ahí comenzó la idea de las trampas de la decisión. Hazte 
cargo de las consecuencias no deseadas de la acción, porque van 
a aparecer. 

Entrevistador: Me gustaría preguntarte: ¿consideras necesario el 
diálogo entre las ciencias sociales y, a su vez, con las ciencias du-
ras?

David: Digamos, tengo poca experiencia en los acercamientos, yo 
de partida en la preparatoria decía que iba a ser físico, todos los 
maestros decían que iba a ser físico, siempre me han gustado mu-
cho las ciencias naturales, particularmente la física. En cualquier 
parte de la idea de las implosiones de las certezas, es las separa-
ciones tajantes, que son artificiales nuevamente, bellas artes, hu-
manidades, ciencias sociales y las naturales, como si en realidad 
existieran las divisiones, cuando en la realidad son campos de tra-
bajo, son campos profesionales, son campos de conocimiento, las 
separaciones son artificiales. No por ser artificiales significan falsas 
ni mucho menos, simplemente significa eso; que son construidas 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

61

socialmente, organizacionalmente, políticamente, entonces las po-
demos mover, podemos jugar con ellas, no es fácil, te tienes que 
enfrentar a que son actividades sociales. Entonces, el mundo de los 
físicos, de administradores públicos, pues son política, institucional 
y laboralmente distintas, y los lenguajes y jergas importan, entonces 
hacer el traspaso de una frontera no es nada sencillo. Parte de la 
política crítica es, creo yo, atreverse a romper esas fronteras, y qué 
sucede si rompemos esas fronteras, a veces sale mal. 

Entrevistador: La última pregunta, ¿por qué hacer diálogos críticos 
en educación?

David: Vamos pues, vivimos como siempre tiempos donde hay 
una especie de desesperación social por encontrar certeza y son 
momentos críticos, históricos, en fin, muy importantes. Desde hace 
años la gente viene diciendo que necesitamos reaprender nuestra 
idea de la certeza, venimos en una lógica de certezas, sin las certe-
zas no se puede soportar la vida. Pero también es cierto que en las 
certezas son explicaciones parciales a un mundo de incertidumbre. 
Creo que cada vez hay que insistir más en una lógica de incertidum-
bre, ¿qué tiene de malo decidir esto?, la educación en una arena 
social y política que lidia con un montón de incertidumbres necesa-
rias. En un salón de clases, tú lo sabes, como decíamos hace rato, 
cada salón es distinto, cada ser humano es distinto, hay historias 
locales y regionales y por mecanismos institucionales controlamos 
eso, controlamos entre comillas, “a todos les voy a dar la clase, no 
importa si eres de Orizaba y tú de Yucatán con realidades sociales, 
políticas y familiares totalmente distintas”. Van a tener que sufrir la 
clase contigo profesor porque por recursos, por lógica, por orden 
o por lo que sea, así se organiza la docencia. Entonces comenzar 
una sociedad que aprende que la incertidumbre es nuestro diario 
acontecer y que nuestras habilidades y capacidades para lidiar con 
la incertidumbre son limitadas, nos preparan mejor para enfrentar 
los retos que tenemos. Paso necesario si queremos seguir viviendo 
en una sociedad liberal o al menos una sociedad plural que respete 
la libertad de las personas. Requerimos aprender a vivir con la in-
certidumbre y no a soñar con las certezas y soluciones puras.



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

62

Entrevistador: Muy bien David, te quiero agradecer como siempre 
tu tiempo y esta charla que nos enriquece.

David: Muchísimas gracias y claro. Al contrario, es un gusto discutir 
estos temas que recuerdan las razones por las cuales uno tomó una 
decisión de carrera como la docencia y la investigación, muchas 
gracias.

Entrevistador: Gracias a ti. Muy bien pues hemos llegado al fin de 
esta charla con él Dr. David Arellano Gault. 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

63

Investigador objetivo y analítico, 
con habilidades y actitudes de li-
derazgo, precursor y especialista 
de los Estudios Organizacionales 
en México. Se ha desempeñado 
en el ámbito académico desde 
hace más de 40 años, como do-
cente, ocupando diversos cargos 
directivos, perteneciendo a co-
mités editoriales, siendo docen-
te invitado en Francia y Japón y 
miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores desde 1985. En 
colaboración con Eduardo Ibarra 
introdujo en el país la Teoría de 
la Organización y los Estudios 
Organizacionales, tomando en 
cuenta algunas reflexiones sobre 
la experiencia japonesa, volvién-
dose de esta manera los prime-
ros en plantear estos temas en la 
comunidad académica. Cuenta 
con una extensa producción de 
artículos y libros, además de la 
transmisión de esas experiencias 
en seminarios, cursos y talleres. 
Es experto en elaboraciones me-
todológicas y epistemológicas las 
cuales traspasan todas las cien-
cias sociales hasta llegar a los 
Estudios Organizacionales. 

Luis Montaño Hirose



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

64

Entrevistador: Muy buenas tardes. Estamos hoy con Luis Montaño 
Hirose, un experto en Teoría de la Organización, en Estudios Orga-
nizacionales, quien hoy nos hace el honor de aceptar esta entrevis-
ta. Bienvenido y agradezco la oportunidad de esta entrevista.

Luis: Muy buenas tardes, el agradecido soy yo.

Entrevistador: Quiero empezar preguntándote ¿cómo fue la infan-
cia y la adolescencia de Luis Montaño?

Luis: Yo creo que, como en muchos casos, hubo un cierto nivel de 
rebeldía ante la autoridad, que creo que es difícil pero necesario. 
Creo que mi relación con mis hermanos fue muy fuerte, pero pues 
digamos predominaba en aquel entonces, yo voy a cumplir 70 años, 
predominaban en aquel entonces padres un tanto autoritarios, por 
decirlo claramente, entonces creo que ello tiene un inconveniente y 
tiene un lado positivo, como casi todas las cosas en la vida, porque 
lo obliga a uno a pensar por sí mismo, lo obliga a uno a revelarse en 
términos positivos. Si hubiese tenido un padre en sentido opuesto, 
a lo mejor no hubiese tenido esas ideas de reafirmar mi propia au-
tonomía, mi propia libertad, que nunca es total, pero digamos esos 
pequeños espacios que le va otorgando la vida a uno y que uno 
quiere empezar a tomar decisiones a veces a una edad muy tem-
prana, entonces digamos que fue una relación como todo padre e 
hijo, en general, muy positiva, aprendí mucho, lo quiero mucho a mi 
padre, que en paz descanse, pero creo que si nos marca obviamen-
te nuestra primera infancia, nuestra era de juventud, y a lo mejor yo 
me volví un poco más rebelde, si lo queremos poner en esos térmi-
nos, a lo mejor a una edad un poco más temprana que la mayoría de 
mis amigos, pero pienso que fue bueno y que no afectó la relación. 
Creo que los padres también tienen que darse cuenta de que tienen 
que ir soltando un poco más las riendas. Era, además, otra época, 
no podemos juzgar a la gente que nació en otra época con los cri-
terios de ahora, entonces, creo que fue muy positivo que haya sido 
un poco más duro y eso me ayudó a tratar de ser yo mismo un poco 
más tempranamente.

Entrevistador: Y, ¿cómo llega Luis Montaño a la elección de estu-
diar Administración en la UNAM?



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

65

Luis: En esta relación a veces un poco ambigua que tenemos pa-
dres e hijos, en ambas direcciones, yo admiraba mucho a mi papá 
porque él había estudiado Administración y era un autor, digamos, 
era una persona muy destacada. Él había escrito ya algunos libros, 
había trabajado en la Secretaría del Trabajo y Previsión Social, lue-
go había estado en muchos cursos y había escrito varios libros y 
bueno, yo lo admiraba mucho. Mis hermanos y yo nos peleábamos 
por teclear en la máquina de escribir los textos de mi papá, enton-
ces, era seguir un poco los pasos, como en todas relaciones es 
seguir los pasos, pero también buscar sus propios pasos. Entonces, 
yo vi en la Administración un mundo muy positivo, que es la carrera 
que yo elegí, y sobre todo que me daba la impresión de que era un 
mundo muy ordenado, los objetivos, las metas, los procedimientos, 
era un poco como recetas de cocina. Traté de explorar ese ámbito, 
pero me fue mal. Es como tener certezas del mundo, como saber 
que el mundo puede generarse sin muchos conflictos, que todo es a 
través de procesos y bueno, me encantó ese mundo y me metí, dije: 
“aquí voy a todo lo que yo no tengo en mi fuero interno lo voy a po-
der hacer a partir de una disciplina en la que el orden es la esencia”.

Entrevistador: Y, ¿en qué momento se da este crecimiento hacia la 
Teoría Organizacional, a los Estudios Organizacionales? 

Luis: Yo creo que conforme uno va avanzando en general en su 
propia formación universitaria, uno se va dando cuenta de que los 
discursos, las narrativas, las ideas, no se compaginan tan bien con 
la realidad y uno empieza a sospechar que lo que uno piensa no 
es tan real, no es que sea irreal, pero que hay algo, un camino, 
una brecha, que no nos permite acercarnos a la realidad y es el 
pensamiento mismo, es la formación misma, que agradecemos de 
nuestros profesores, pero que nos damos cuenta casi tal vez al final 
de la carrera que ya no es tan cercana a lo que debería haber sido 
y empezamos a ser un poco críticos. Creo que tengo dos puntos 
que me hicieron mucho más crítico, uno de ellos fue en mi doctora-
do; me fui a estudiar a Francia, afortunadamente, y estudié en una 
universidad que era de un tono muy crítico, que es la Universidad 
de París IX, producto del 68. En el mayo de 68 en Francia, sobre 
todo en París, hubo un movimiento estudiantil muy fuerte, acadé-
micamente mucho más fuerte que el que hubo acá en México. Fue 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

66

mucho más contestatario contra los sistemas autoritarios, sobre 
todo políticos, pero en general sobre el autoritarismo que reinaba 
incluso en las mismas familias. En Francia, si bien también hubo un 
rechazo a la autoridad, había sobre todo un descontento porque la 
sociedad en aquel entonces, de consumo, pujante, etc., carecía de 
contenido, de elementos, digamos, más allá de una sociedad que 
se abría al consumo, al desarrollo económico, y entonces hubo un 
cuestionamiento acerca de hacia dónde iba la sociedad, bueno al 
menos esa es mi interpretación. Y hubo este regreso a los clási-
cos, habrá que regresar a Marx, a Weber, a Durkheim, a Freud, a 
los pensadores sociales, porque a lo mejor no se habían entendido 
bien, y entonces hubo un movimiento muy revolucionario donde los 
jóvenes no querían aceptar el futuro que ya les habían construido 
lleno de comodidad, aunque vacío en otros ámbitos. Hubo un recha-
zo a todo aquello que les estaban legando como destino ya final a 
los jóvenes, y se rebelaron, y como en estos casos de rebeldía hay 
muchos puntos focales de rebelión, pero también hay otros que no 
se sabe a ciencia cierta por qué los jóvenes se rebelan tanto, por-
que parece ser que las condiciones de la rebelión del 68, en varias 
partes del mundo, no se corresponden necesariamente con lo que 
los jóvenes encontraron como elementos contra los cuales rebelar-
se. Al final de cuentas, digamos que, esto repercutió mucho en la 
educación, hubo un movimiento social muy fuerte, hubo también 
represión, pero los jóvenes dijeron: “queremos otro mundo”, y eso 
repercutió en la educación. Hubo dos universidades que se crearon 
inmediatamente después del 68: la Universidad de París VIII, que es 
la de Vincennes, y París IX, que es la de Dauphine, la segunda es 
donde yo estudié. La primera se constituyó como un experimento 
más que como una universidad, se le llamó Centro Universitario 
Experimental. En cambio, la Universidad de París IX era de Ges-
tión y Economía, pero con un tono profundamente crítico. Tomába-
mos clases sobre Marx, mucho psicoanálisis, mucho la crítica de 
la Escuela de Frankfurt, y todo eso para entrar a discutir los temas 
de economía y gestión que era algo un poco impensable. Yo me 
acuerdo de que, en el 68, acá en nuestro país, las teorías marxistas 
ingresaron a facultades de orden muy conservador como donde yo 
estudiaba que era Administración y Contabilidad y tuvimos clases 
de Finanzas desde un ángulo más o menos marxista, más o menos 
crítico. Entonces, creo que la época fue muy importante, fue una 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

67

época de crítica a nivel internacional, y me toco un poco en México 
y sobre todo mucho en Francia en donde finalmente terminé mi doc-
torado, ese fue un momento muy importante. Un segundo momento 
fue la creación propia de la UAM, que tiene también una referencia 
análoga, se fundó en 74, es cierto que tiene una referencia un poco 
más alejada que en el caso francés del 68, pero que mucho se dice 
que fue una intención del presidente, en aquel entonces Echeverría, 
de acercarse un poco con la lastimada academia universitaria, y se 
fundó esta universidad que si tienen un tono mucho más crítico que 
las universidades de aquel entonces, y se fundó como una universi-
dad moderna con un sentido crítico que creo que a la fecha todavía 
lo mantiene y la diferencia. 

Entrevistador: Quisiera regresar a esta parte del estudio en París 
IX, regresar a los clásicos, no solo en Sociología también Psicoa-
nálisis, la Escuela de Frankfurt, pero digamos ahí todavía no hay 
como tal Estudios Organizacionales, Teoría de la Organización, 
porque recordemos que esta tiene una vertiente, que, si bien es 
Michel Crozier, tiene mayor influencia anglosajona, ¿dónde hay ya 
ese acercamiento con la teoría organizacional?

Luis: Yo me acuerdo de que cuando estudié en Francia había tres 
libros y tres autores que eran muy muy importantes en la época en 
que yo llegué allá, uno era Foucault y su libro sobre las prisiones “Vi-
gilar y Castigar”, y Foucault era muy importante en aquél entonces. 
Otro era Crozier, que, junto con Friedberg, había escrito “El actor 
y el sistema”, también es un libro muy crítico, importante, con otra 
perspectiva, pero sigue siendo crítico porque aborda el tema del po-
der como la esencia de la organización. Y por otro lado estaba toda 
una corriente que se estaba formando sobre el psicoanálisis, donde 
entre otros hay un autor fundamental que es Eugène Enríquez, que 
es filósofo y psicoanalista, y que se dedica al ámbito de las orga-
nizaciones. Esos tres autores creo que me marcaron mucho, los 
sigo leyendo, bueno dos ya fallecieron. Enríquez sigue vivo afortu-
nadamente y sigue escribiendo, y estos tres autores me marcaron 
mucho. Cuando regresé a México había este espíritu más crítico de 
la Administración y logré encontrarme con algunos colegas que ve-
nían de otra institución que también se fundó en el 74, como la UAM, 
que es el CIDE, el Centro de Investigación y Docencia Económicas, 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

68

y que también es crítica en sus orígenes. Ahí se formaron varios de 
mis colegas como, por ejemplo, Antonio Barba, Eduardo Ibarra, Sal-
vador Porras, José María Martinelli, Germán Vargas, por mencionar 
algunos. Estaba también David Arellano, que en aquél entonces 
estaba entre los más jóvenes. Una parte de esos profesores vino 
acá, a la UAM-Iztapalapa, con ese espíritu crítico que también se 
había formado en el CIDE de manera importante y yo me encuen-
tro en un ámbito donde era muy propicio el desarrollo de la crítica, 
en un ambiente donde escaseaba la crítica en Administración y en 
Teoría de la Organización; entonces, me asocié con Eduardo Ibarra 
primero, que era profesor también recién llegado del CIDE, y bueno 
platicando, elaboramos este libro que se llama “Mito y poder en las 
organizaciones”. Este es un libro que tiene ya muchos años y ya no 
lo recomiendo porque ya está sobrepasado teóricamente, pero que 
en su momento despertó la idea que se podía hacer crítica y una crí-
tica sana, en el sentido constructivo, no se trataba de ponerle adjeti-
vos sino de encontrar en qué sentido la teoría tiene sus bemoles, es 
decir, no está sólidamente construida, esa es una parte es la crítica 
y la otra parte consiste en develar sus consecuencias sociales; que 
pueden ser muy negativas en las personas, en las organizaciones y 
en la sociedad al contar con sistemas administrativos muy cerrados, 
poco participativos, muy autoritarios, esa era un poco la crítica que 
hacíamos en aquel entonces.

Entrevistador: Hacer crítica dentro de la administración era un 
campo no explorado en México. Me interesa sobre todo preguntarte 
¿cuándo pasas al terreno de lo social? 

Luis: Si es una pregunta interesante que me hace pensar que des-
pués del 68 hubo en México compañeros que eran administrado-
res y que querían pasar a la crítica y que no había un camino ya 
hecho, y algunos se fueron a la Economía y otros a la Sociología, 
ya no continuaron con la crítica a la Administración, a las formas 
de la organización, sino se pasaron a otros ámbitos digamos más 
macro en los que ya estaban más elaboradas la Economía crítica 
y la Sociología crítica, casi por esencia, encontraron ahí terrenos 
interesantes. Yo, cuando terminaba mi carrera, pensaba hacer una 
maestría ya sea en Psicología o en Economía porque pensaba que 
ahí había ámbitos críticos, no por hacer la crítica sino por tratar de 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

69

acercarme a comprender mejor la realidad, pensaba que la Admi-
nistración era ya un elemento que por más que empujara a lo mejor 
no me lo iba a permitir, pero creo que encontrando la Teoría de la 
Organización hallé un ámbito muy fecundo, sobre todo porque la 
Teoría de la Organización había llegado a México a través del CIDE 
con Herbert Simon, el principal autor, Eduardo Ibarra lo retomó mu-
cho, pero creo que el ámbito de la Teoría de la Organización si bien 
no era muy crítico, era un ámbito social, donde la crítica era más 
propensa a desarrollarse. Pienso que sin abandonar la Administra-
ción pudimos entrar a un ámbito más multidisciplinario como es la 
Teoría de la Organización y pudimos hacer la crítica. Lo interesante 
de la Teoría de la Organización y los Estudios Organizacionales, a 
diferencia de lo que acontecía en Europa y Estados Unidos, es que 
acá se hace mucho desde el ámbito de la Administración, escue-
las, facultades, centros de Administración son los que han hecho 
la crítica a la organización. En otros países y en Europa es más 
la Sociología, por ejemplo, Estados Unidos también es más la So-
ciología, la Psicología, pero algo que caracteriza a América Latina 
en los Estudios Críticos Organizacionales, yo creo, es que se han 
desarrollado al interior de la misma Administración y que los admi-
nistradores conocemos mejor los instrumentos, las herramientas y 
que por eso podemos hacer una crítica, digamos, más al detalle, no 
sé si más fina, pero si más al detalle.

Entrevistador: Se observan dos categorías que se vuelven sustan-
tivas en el trabajo de Luis Montaño: organizaciones e instituciones, 
y a partir de estas relaciones hay un trabajo, quisiera decir de en-
trada, multidisciplinar con gran perfil hacia lo transdisciplinar, abre 
una puerta interesante a los trabajos de investigación, ¿eso sería 
correcto? 

Luis: Si. El plano institucional, originalmente los primeros teóricos, 
desde mi punto de vista, muchos de ellos son franceses, muchos 
son filósofos y psicoanalistas, es decir, yo creo que parte de la dis-
cusión acerca de lo institucional proviene de las humanidades no 
del campo de las Ciencias Sociales donde está ubicada la Teoría 
de la Organización. Los Estudios Organizacionales, por su parte, en 
una de sus vertientes importantes tiene un acercamiento a las Hu-
manidades, es decir, hacia la Historia, la Filosofía, el Psicoanálisis, 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

70

la Lingüística y otros, incluso el Derecho ya que una parte, se dice, 
pertenece al ámbito de las Humanidades y otra parte al mundo de 
las Ciencias Sociales. Este acercamiento a las Humanidades ha 
sido muy importante, en mi caso donde en mi formación en Francia 
tuve un acercamiento importante a las Humanidades, más que a las 
Ciencias Sociales. El concepto de institución tiene otra connotación 
en ese terreno. En Economía e incluso en los Estudios Organiza-
cionales, se trajo el concepto de institución de una manera, yo diría, 
un tanto cuanto, no me gusta decirlo, no muy profunda, no con la 
riqueza que tiene la discusión en las Humanidades, pero sí con la 
prisa que tienen las Ciencias Sociales de entender y cambiar la rea-
lidad. Las Humanidades están menos preocupadas por eso y creo 
que hacen bien, no todos deben preocuparse por cambiar tanto al 
mundo como de entenderlo, mientras que las Ciencias Sociales, 
como la Economía, la Ciencia Política, y otras, pues tratan de tener 
una mejor sociedad, lo que también obviamente es muy legítimo, 
válido y necesario. Estimo que el concepto de institución provie-
ne más del psicoanálisis, y de la filosofía. Castoriadis, un filósofo 
de origen griego-francés que se desempeñó académicamente en 
Francia, es uno de los primeros en hablar de la institución en su 
libro “La institución imaginaria de la sociedad”. Se refiere al con-
cepto de institución desde un punto de vista filosófico. Creo que 
el intercambio entre Ciencias Sociales y Humanidades no ha sido 
tan fructífero como debería de ser. Los Estudios Organizacionales 
tratan de recuperar ese concepto de institución para traerlo a las 
ciencias sociales para entender a la sociedad contemporánea y tra-
tar de cambiarla, y creo que en ese traslado hay una cierta pérdida 
de profundidad del concepto porque la institución abarca tanto los 
cambios sociales como los psíquicos o de mentalidad del individuo, 
es decir, actúa sobre una gama de fenómenos muy diversa. La ins-
titución es a veces entendida por los economistas, por ejemplo, sim-
plemente como las reglas del juego y uno se pregunta, pero cómo 
un concepto tan rico, tan provocador, como el de institución, que 
significa la creación, la construcción social de cosas inexistentes a 
través de convencionalismo sociales, de modificación de los apa-
ratos psíquicos colectivos, etc., cómo toda una reflexión que puede 
ser a veces muy difícil de entender, cómo la traducimos a las reglas 
del juego, y qué significan éstas. Me parece que hay una pérdida 
de profundidad en ese sentido que yo he tratado de recuperar. Creo 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

71

que en el plano institucional están los fines, por ponerlo en términos 
más o menos accesibles, está en hacer las cosas correctas, hay un 
plano de idealidad, de representación social compartida que nos da 
sentido a vivir en sociedad. En el plano organizacional tenemos la 
concreción de ese plano institucional, la universidad como tal no es 
ninguna universidad en lo particular, es la idea que tenemos idea-
lizada de que debe ser la universidad de la sociedad y tenemos a 
las organizaciones que son aquellas formas concretas que asume 
esa idealidad de la institución y tenemos a la UAM, la UX, la IBERO, 
todas las universidades concretas son organizaciones, y por eso se 
parecen un poco entre ellas, tienen muchos elementos en común 
aunque también buscan diferenciarse. Entonces, las organizacio-
nes no son ideales, son el resultado de la dificultad que tenemos los 
seres humanos de convivir con proyectos, con visiones distintas, 
con intereses no siempre compatibles, entonces las organizaciones 
se convierten en un ámbito muy propicio a la crítica, toda organiza-
ción va a ser crítica. Recuerdo, por ejemplo, a Weber o a Michels, 
que nos hablan de la “Jaula de Hierro” y de la “Ley de Hierro”, las 
organizaciones no pueden funcionar bien, tienen que funcionar mal, 
no logran alcanzar el nivel de idealidad que tiene la institución. Ha-
cer las cosas correctas está del lado institucional y hacer las cosas 
correctamente está del lado de las organizaciones. Por eso, cuando 
Weber habla de racionalidad instrumental dice adecuación de me-
dios afines, pero hace énfasis en los medios. La pregunta es cómo 
lograr tener esta bisagra entre el plano institucional y el plano orga-
nizacional que sea más cercano y armónico. Es cierto que la crítica 
al mundo organizacional nos permite tratar de acercarnos un poco 
más, nunca vamos a tener organizaciones perfectas, pero si como 
decía Herbert Simon sí podemos tener organizaciones que nos den 
niveles de satisfacción más alto.

Entrevistador: Claro, y hay una distinción sobre todo del discurso 
de Luis Montaño que versa entre los Estudios Organizacionales y la 
Teoría de la Organización, que ha sido discutida por otras personas, 
pero me gustaría preguntarte ¿en qué consiste la distinción entre 
Estudios Organizacionales y Teoría de la Organización? 

Luis: La Teoría de la Organización es una corriente multidiscipli-
naria estadounidense, basada en las Ciencias Sociales, la Econo-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

72

mía, la Ciencia Política, la Administración, la Psicología, entre otras. 
Desde esta perspectiva multidisciplinaria se ha estudiado la natura-
leza social de la organización. Es un proyecto realmente fascinante, 
algunos la acusan de positivista, otros de conservadora, pero creo 
que permitió avances significativos en el conocimiento. Cuando se 
plantea que un tipo de organizaciones como las universidades pue-
dan ser “anarquías organizadas”, o que son “estructuras flojamente 
acopladas”, cuando se habla de la ambigüedad en los objetivos y en 
los medios, me parece que hay avances muy importantes propues-
tos por la Teoría de la Organización. Creo que la critican porque es 
de origen estadounidense, hay que decirlo. En cambio, los Estudios 
Organizacionales, que es una propuesta más reciente, con un nú-
cleo duro en la Sociología, está más un contacto con las Humani-
dades y eso hizo que los Estudios Organizacionales tomaran temas 
de estudio que no había desarrollado la Teoría de la Organización, 
como el poder o la cultura, que son fundamentales para entender 
una organización. Se trata también de un esfuerzo multidisciplinario 
que se contrapuso en sus orígenes con la Teoría de la Organización 
porque había también un mercado editorial, de consultorías, y otros 
que conquistar, había también el tema de la distribución de los pri-
vilegios y los méritos. Hay que recordar que el medio académico se 
caracteriza por una fuerte necesidad de expresión de los egos. La 
ciencia no es pura en ningún caso ya que son hombres y mujeres 
que discuten unos con otros y que se enfrentan en diversos planos. 
Creo que se enfrentaron mucho al principio y después empezaron a 
surgir las coincidencias, como lo observamos en el llamado Nuevo 
Institucionalismo Sociológico. Ahí empezaron a coincidir y creo que 
los Estudios Organizacionales perdieron parte de su interés por las 
Humanidades y de los fundamentos teóricos y se fueron acercando 
cada vez más al estudio de la realidad empírica, de los estudios de 
caso, que atraían mucho a la Teoría de la Organización, y creo que 
en el análisis institucional se empiezan a fundir. Así, que la revista 
de Estudios Organizacionales tan importante, pues de repente hay 
un grupo que se desprende y crea otra revista, que paradójicamente 
se llama Teoría de la Organización, como si fuera un regreso a ese 
mundo previo, que no lo es en sentido estricto, sino que expresa, 
desde mi punto de vista, parte de un descontento al interior de los 
Estudios Organizacionales que sienten que ya no están avanzando 
teóricamente, como que esos esfuerzos tienden, después de un de-
sarrollo muy significativo, a estabilizarse. 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

73

Entrevistador: ¿Cuál consideras es el fin de establecer diálogos 
críticos en educación?

Luis: La pregunta es muy interesante y me hace pensar cómo va-
rias personas que estudiamos la carrera de Administración llega-
mos de alguna manera a asomarnos al mundo crítico de la educa-
ción, como es el caso de Eduardo Ibarra, Angélica Buendía, y otros 
compañeros. No somos muchos, pero hemos llegado de manera 
más o menos no tan tangencial, porque la Teoría de la Organización 
estudió varios tipos de organizaciones y se encontró con una muy 
especial que es la organización o el modelo universitario. Talcott 
Pasons se refirió a la universidad como un enigma precisamente 
por su forma peculiar de organización. Frederick Taylor se queja-
ba amargamente porque las universidades no tenían formas de 
administración cercanas a la empresa, lo que se traducía en una 
dificultad para el egresado, cuando éste ingresaba a la empresa 
ya que sus formas de organización resultaban diametralmente dis-
tintas. Eran, como lo mencioné anteriormente, caracterizadas como 
anarquías organizadas. Morris Cooke hizo un estudio que le pidió 
la Fundación Carnegie Mellon sobre seis universidades en Estados 
Unidos para mejorar la eficiencia. El presidente de dicha fundación 
expresó que las universidades son distintas y que los universitarios 
requieren de cierto “grado de irresponsabilidad” para funcionar ade-
cuadamente, sobre todo en el ámbito de la investigación. Se trata 
de un mundo apasionante que nos plantea una forma de organiza-
ción muy distinta que nos resulta muy atractiva. Creo que sí, que 
muchos de los que hacemos Teoría de la Organización o Estudios 
Organizacionales nos fascinamos frente a un mundo menos jerár-
quico, con mayor sentido de colaboración, muy idealizado, etc., y 
nos damos cuenta de que la ciencia o el conocimiento científico o 
académico siempre requiere de la crítica. Esta resulta imprescindi-
ble en cualquier disciplina.  Creo que el motor de la universidad es 
la crítica, claro hay unas críticas que son muy mal elaboradas, otras 
son mal intencionadas, pero la crítica como mecanismo objetivo y 
honesto para avanzar en el conocimiento y proporcionar mejores 
opciones de desarrollo a la sociedad es fundamental. Es cierto que 
no podemos pensar la educación sin la crítica, tenemos que ayudar-
les a nuestros alumnos a que duden incluso de lo que decimos, que 
digan; “¿no se habrá equivocado el profesor?”, porque además de 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

74

que nos equivocamos, conscientemente y lo reconocemos, también 
hay errores que no logramos captar que cometemos. La formación 
del alumno ya no pasa por la fórmula: “aprendan lo que les dice el 
profesor” sino “aprendan por ustedes mismos, el profesor les va 
a ayudar”. Existe entonces una corresponsabilidad, concepto que 
manejamos mucho en la UAM y que señala que el aprendizaje es 
corresponsabilidad tanto del alumno como del profesor y en esa 
relación la crítica es fundamental. La crítica puede ser entendida, 
por otro lado, como los estudios críticos famosos de la Escuela de 
Frankfurt que siguen teniendo mucha validez y se sigue trabajando 
en ello, Esta Escuela sigue actualizándose. Por otro lado, creo que, 
si bien la crítica realizada por la Escuela de Frankfurt ha sido fun-
damental y sigue teniendo vigencia, hay que reconocer, la relevan-
cia de otras corrientes. La educación como función sustantiva en 
nuestras sociedades requieren de la crítica objetiva y constructiva, 
independientemente de cuál sea su origen epistemológico. 

Entrevistador: Claro, estoy recordando en este momento una en-
trevista que le hicieron en la Universidad Juárez Autónoma de Ta-
basco y ahí planteaba usted algunas preguntas, precisamente ha-
blando del tema institucional y organizacional, yo recuerdo ahora, 
una que me llama la atención, y te la preguntaré: ¿cuál es el fin de 
la universidad?, ¿considera que esa pregunta, en la actualidad, es 
pertinente?

Luis: Creo que es más pertinente que nunca, o siempre ha sido 
pertinente. La universidad y la sociedad van de la mano, no po-
demos pensar en un vacío entre ellas. Creo que la idea de auto-
nomía no es para crear un espacio distinto en el sentido de crear 
una torre de marfil, que puede ser que haya proyectos así, sino 
creo que la autonomía sirve para generar un mayor nivel de res-
ponsabilidad, y entonces necesitamos separarlos para poder tener 
una mejor relación, necesitamos diferenciarnos para acercarnos. La 
universidad es autónoma porque no puede ser extensión del poder 
político, religioso, económico o de cualquier otro tipo. Creo que to-
das las instituciones deberían tener un nivel de autonomía, aparte 
de las autonomías formales, toda institución debería tener un nivel 
de autonomía para hacer una contribución mayor, más específica y 
responsable al resto de la sociedad. Creo que la universidad tiene 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

75

que estarse repensando constantemente porque las circunstancias 
cambian. Estamos en momentos, yo creo, donde la educación, más 
la educación que la investigación, se ha puesto en primer lugar de-
bido, desafortunadamente, a que no pudimos asegurar durante un 
año y medio, por motivo de la crisis sanitaria del Covid-19, un buen 
proceso de educación. Hay el triunfalismo tecnológico que dice que 
los problemas de la universidad se resuelven con tecnología y con 
educación virtual, creo que no, creo que la educación virtual puede 
ser un proyecto complementario, siempre y cuando tengamos un 
proyecto presencial y se complementa con buenas herramientas 
tecnológicas, pero no podemos reducir el proyecto social, el pro-
yecto filosófico, la esencia de la universidad, a un problema de tipo 
técnico o tecnológico.  Nuestras sociedades han cambiado, la pan-
demia nos hizo cambiar no solamente en el sentido de la educa-
ción y la educación a distancia, sino nos ha obligado a pensar el 
tema de la globalización y sus fragilidades. ¿Cómo es posible que 
un pequeño virus en un mercado muy apartado, en una ciudad que 
muchos no conocemos, en un país que no conocemos más que por 
referencias, de repente haya puesto al mundo de cabeza, le haya 
obligado a cerrar las escuelas, todas las escuelas, que haya obliga-
do a tener en el nivel más bajo a la economía, que haya obligado a 
que la gente no saliera de sus casas, haya infundido tanto temor? 
El mundo pospandémico no alcanza todavía a entender cuáles son 
sus consecuencias. El mundo ya no es el mismo; sin embargo, hay 
instituciones que todavía adquieren mayor relieve: la escuela, en 
general, y la universidad en lo particular y, por otro lado, los hos-
pitales. Educación y salud son dos baluartes contemporáneos de 
la sociedad. Estas dos funciones sociales, representadas por sus 
instituciones, son ahora mucho más importantes, y las sociedades 
deberían asignarle mayor relevancia, más incluso que al desarrollo 
económico y tecnológico, que, si bien son importantes, no son tan 
esenciales como pueden ser aquellas dos. Debe haber un cambio 
de prioridad; necesitamos más cultura, más sensibilidad, más in-
clusión, más trato igualitario, darle otro sentido a la vida cotidiana y 
también conservar la salud. Educación y salud pueden convertirse 
en el nuevo paradigma social pospandémico y olvidarnos de tanta 
tecnología, de tanta economía y de tanta política. No es que no 
sean necesarias, pero no deben ser el centro del mundo social de 
los individuos, de sus preocupaciones, de su vida diaria. Queremos 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

76

que nuestros hijos tengan mejor educación, incluso aunque no ten-
gan mejor trabajo, que tengan mejor educación, que comprendan 
mejor la realidad en la que viven, eso es un avance muy grande, que 
piensen mejor, que se preocupen más por los otros, que sean más 
responsables, todo eso que dan las universidades, que no dan sola-
mente una formación profesional sino una formación integral. Yo le 
pregunto a varios de mis amigos; “¿te gustaría que tus hijos fueran 
a la universidad, aunque luego no encontrarán trabajo en lo que 
estudian?”, dirían claro, claro que sí, la universidad te prepara para 
la vida, no solo te prepara profesionalmente, porque además luego 
cambian de trabajo o hacen una maestría en otra cosa, o se van a 
otros ámbitos, porque tienen esa capacidad, tienen la capacidad de 
entender, de argumentar, de cambiarse ellos mismos. Entonces yo 
creo que, educación en todos los ámbitos, y salud, que además son 
terrenos bastante descuidados en muchos países como el nuestro, 
bueno el nuestro hay épocas en que se promueve la ciencia y la 
educación, y hay momentos políticos, donde se manda todo esto al 
bote de la basura, literalmente. Entonces, me parece que debemos 
hacer esfuerzos más sostenidos. La universidad no debe dar solo 
conocimiento profesional, debe intervenir más en buscar una so-
ciedad más igualitaria, más incluyente, menos violenta. El nivel de 
violencia que tenemos en nuestro país espanta, nos hemos, entre 
comillas, acostumbrado, porque ha sido gradual, pero ha sido muy 
intenso. Si nos hubiéramos ido del país y no hubiéramos sabido 
nada desde hace quince años y regresamos estaríamos desma-
yados, aterrorizados de lo que está pasando; pero como ha sido 
gradual, pero muy intenso, lo hemos aceptado poco a poco. Creo 
que las universidades tienen un papel que jugar en la cultura de la 
paz, en la aceptación del otro, en la convivencia. Las sociedades 
más, entre comillas, avanzadas como las nórdicas, por ejemplo, 
pues le apuestan mucho a eso, le apuestan a la salud y le apuestan 
a la educación, y me parece que esos son ámbitos institucionales 
donde aprendemos a vivir, a convivir de una manera mucho más 
distinta y creo que la universidad debe avanzar un poco más en eso 
sin descuidar la educación profesional, por decirlo así.

Entrevistador: doctor Luis, en su opinión, ¿cuál es la agenda para 
entablar diálogos críticos en educación?



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

77

Luis: Yo creo que uno de ellos es el tema de la inclusión, que es 
un tema muy general. Se empezó a discutir primero el de la integra-
ción, que tenía que ver con los alumnos y personal que tenían un 
grado de discapacidad. ¿Cómo integrarlos al ambiente universita-
rio? Ahora, después de hace algunos años, se habla de inclusión. 
Ello no tiene que ver sólo con discapacidades, la inclusión tiene 
que ver con cuestiones de género, pero también con la clase social, 
con las comunidades indígenas. Hay muchos grupos vulnerables 
que vienen a la universidad, pero no sabemos cómo incorporarlos 
y entonces tienen un bajo aprovechamiento escolar, son objetos 
de burlas de sus compañeros y a veces de profesores que, entre 
chiste y chiste, los humillan. Y entonces, nos preguntamos: ¿cómo 
lograr una comunidad universitaria incluyente? Es lo que anhelamos 
también para la sociedad, tenemos que empezar por casa, ¿cómo 
queremos una comunidad que aprenda a convivir con el respeto y 
donde todo mundo se sienta digno de presentarse públicamente 
y ser bien tratado, tanto las mujeres insisto, como los indígenas, 
etc.? El Sistema Nacional de Educación Superior se fragmentó para 
atender a estos grupos vulnerables; así, tenemos las universidades 
para indígenas, las universidades multiculturales. Me parece que 
está bien, pero tal vez no está del todo. ¿Por qué mandar a los 
indígenas a las escuelas indígenas?, ¿por qué se crea un sistema 
pobre de universidades para los pobres? Pienso que no debemos 
dividir, seguir conservando esta división social, y debemos apren-
der a convivir en las organizaciones como en la universidad, de 
una manera muy diversa. Creo que estas universidades hacen un 
buen papel, pero creo que a la larga nos van a causar problemas 
porque los individuos no se van a integrar a la sociedad, se van 
a integrar a sus grupos vulnerables. Estimo que, a partir de hace 
unos 10 años, o un poco más, se han empezado a integrar más a 
las universidades no especializadas porque nuestra matrícula pasa 
más o menos del 30% al 42%, que aunque tenemos ahora una de 
las matrículas más bajas de América Latina, se ha hecho un gran 
avance que permite que se están incorporando aquellos grupos 
más vulnerables -indígenas, mujeres, clase social baja-. Por otro 
lado, nuestras universidades se han modernizado, ha habido pro-
gramas para que los profesores hicieran posgrados en México y en 
el extranjero, se habilitaran como investigadores, reconocidos por 
el Conahcyt. Estos profesores-investigadores lograron altos niveles 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

78

de desarrollo académico, mientras que los alumnos que recibimos 
vienen cada vez más de clases desfavorecidas. No sabemos cómo 
tratarlos, no solo es la brecha generacional de las expresiones, si 
vienen de tribus urbanas o no, no solo es un problema generacional, 
es un problema de distancia académica creciente. Los profesores 
necesitamos comprender mejor quiénes son ahora nuestros alum-
nos porque si no, no vamos a saber tratarlos y vamos a tener una 
relación muy complicada que puede repercutir en su aprendizaje. 
Las sociedades deben avanzar, no tanto a veces por la igualdad 
porque nunca vamos a llegar a ser totalmente iguales, pero si di-
gamos, por el respeto a la diversidad, es decir, tomando en cuenta 
estas teorías de la inclusión; que siendo distintos podemos tratar-
nos como iguales en derechos sociales. Creo que esa cuestión de 
la inclusión debemos enseñarla y debemos hacerlo con el ejemplo 
en la universidad. Para mí eso es lo fundamental, cuando escucho a 
colegas decir que tenemos que avanzar en la tecnología pienso que 
es cierto, pero que el problema fundamental de la educación nunca, 
hasta el día de hoy, ha sido un problema tecnológico. La tecnología 
ayuda mucho cuando tenemos un buen proyecto, cuando tenemos 
claridad de qué queremos hacer, la tecnología en esos casos es 
bienvenida, pero la tecnología que venga a sustituir lo esencial de 
una universidad va en contra de mis principios. En la actualidad, el 
tema es muy polémico porque hay gente que la defiende mucho, 
ella nos sacó del bache, pero no podemos utilizar un recurso que 
nos sirvió para enfrentar una situación particular para enfrentar otro 
tipo de problemas de orden superior, no podemos generalizar ni 
utilizarla como el centro de la planeación del desarrollo de la univer-
sidad a largo plazo. La tecnología nos sirvió mucho y es bienvenida, 
pero creo que ahora la debemos volver a ponerla en su lugar, como 
un apoyo y no como el lugar tan central que ocupó en una situación 
de emergencia.

Entrevistador: Muy claro lo que comentas, me hiciste pensar en 
la tesis de Walter Benjamin. Ahora bien, ¿qué caracteriza a unos 
diálogos críticos en educación? 

Luis: Creo que la educación integral es un ideal que debemos per-
seguir, aunque no se alcance. Ahora que mencionas a Walter Ben-
jamin y el arte como forma particular de realizar crítica, hay que 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

79

pensar en diversas modalidades de hacer crítica y acudir a otros 
autores críticos desde otras perspectivas. En una ocasión recuerdo 
que el director de una gran empresa francesa les pidió a sus direc-
tivos que durante tres o cuatro meses no leyeran libros de liderazgo 
ni de cómo mejorar la eficiencia. Les pidió que leyeran sólo literatu-
ra, y eso les llamó mucho la atención, es decir, podemos encontrar 
en otros ámbitos que aparentemente alejados de nuestra actividad 
profesional, pero en realidad nos ayuda mucho. Yo, por ejemplo, a 
mis alumnos les doy a leer muchos libros de literatura. Me gusta 
mucho, por ejemplo,  Pantaleón y las visitadoras de Mario Vargas 
Llosa porque habla de Administración. De esta manera, ellos logran 
comprender desde otro ángulo la problemática estudiada y sensibi-
lizarse a una realidad que es muy compleja. Creo que hacer depor-
te, practicar y escuchar música son parte integral de la formación 
de los jóvenes. Hay que hacer un poco de fútbol sin pretender llegar 
a ser futbolista, pero también hay que aprender un poco a tocar la 
guitarra, aunque los acordes nos cueste trabajo. Eso nos aviva la 
sensibilidad, la literatura, los viajes, la música, hay tantas cosas que 
se podrían agregar, estimulan nuestra creatividad y sensibilidad. 
La crítica puede venir de muchos lugares y debe ser bienvenida, 
ella tiene que ver también con esta posibilidad de acercar más el 
mundo real a ese nivel utópico que es la institución. ¿Para qué nos 
sirven las utopías si sabemos que es un lugar que por definición 
no existe? Y, sin embargo, nos aferramos a ellas, por dos razones; 
primero, porque nos ayuda a caminar, son como un par de muletas, 
nos ayuda a comprender hacia qué dirección debemos ir y cual evi-
tar; segundo, porque sí nos acercamos un poco sabiendo que nun-
ca vamos a llegar reconoceremos parte de la condición humana: 
nunca vamos a lograr la perfección, eso es imposible, pero eso no 
impide que busquemos acercarnos. Tenemos que aprender a vivir 
bajo esas circunstancias. La crítica, y, sobre todo, aunque a veces 
se nos olvida, la autocrítica es esencial, en un mundo donde los 
egos, la arrogancia, el poder, etc., están cada vez más presentes 
y visibles. La humildad, el reconocimiento de los límites de uno, 
la necesidad de colaborar con los demás, resultan indispensables, 
deberíamos revalorizar qué otros valores necesitamos. La humildad 
es necesaria en una universidad, en una sociedad tan diversa, el 
respeto es importante y el reconocimiento del otro, más allá de de-
cir; “ustedes existen no se metan conmigo y yo no me meto con us-



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

80

tedes”, hay esta necesidad de aprender unos de otros. Todo aquél 
que pasa por la universidad debería integrar en su ADN esta idea de 
que hay que aprender; la vida es un aprendizaje constante. Así, en 
una ocasión le preguntaba a unos médicos, en el contexto de una 
investigación en un hospital, ¿por qué médicos tan buenos trabajan 
en hospitales públicos? y responden; “uno, por la función social, 
pero segundo porque aprendemos, se aprende mucho más en un 
hospital público que en la práctica privada a la que llegan dos o tres 
casos, acá llega la diversidad, aquí aprendo mucho”, a un profesor 
cuando le preguntamos; “¿por qué te quedaste en la universidad?” 
responde; “porque sigo aprendiendo”. Cualquier persona que haya 
pasado por la universidad interioriza la necesidad de aprender, es 
un constante aprender, y creo que no podemos aprender sino so-
mos críticos, si alguien dice; “es que yo ya sé mucho” pues qué va 
a aprender, necesitamos aceptar la crítica del otro, la constructiva, 
la útil. Es muy padre cuando mandamos a dictaminar un artículo y 
nos lo regresan y nos comentan; “es que aquí está mal, aquí hay un 
fallo, debería de consolidar esta idea, sustentar mejor esto” y deci-
mos; “qué padre porque me está ayudando, no está en contra mía”, 
la crítica nos sirve para mejorar y también tenemos que desarrollar 
la autocrítica y decir; “pero no se dio cuenta de que aquí tengo un 
error que yo si percibo”, entonces son complementarias crítica y 
autocrítica y creo que no hay educación, no hay formación, no hay 
desarrollo, si no tenemos la crítica. La crítica es la que nos permite 
reconocer las desigualdades, un mundo cada vez más cargado de 
ellas, y nos permite tratar de hacer algo, si no tuviéramos la crítica 
yo diría que no tendría sentido la universidad y la educación. 

Entrevistador: Digamos que, visibilizar las situaciones que nor-
malmente nuestra propia ignorancia o convicción llegan a ocultar u 
omitir en ciertas situaciones. Si la crítica, si al establecer una crítica 
existen trasfondos teóricos que lo pueden privilegiar, y sobre todo 
retomando esta parte de su experiencia académica y, sobre todo 
en parís IX, es decir, unos diálogos en educación que aspiran a 
construir una crítica, ¿pueden optar por ciertos trasfondos teóricos 
que lo apoyen, que lo privilegien, que lo promuevan, digamos, hasta 
cierto punto, que le den un perfil hacia lo que está buscando?

Luis: Sí. Creo que hay marcos teóricos que son muy críticos por 



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

esencia, si pensamos en el marxismo, en la derivación en la Es-
cuela Crítica de Frankfurt, si pensamos en ciertas formas en Eco-
nomía como la propuesta de la CEPAL l, que tiene una visión más 
latinoamericana, de la desigualdad y los problemas del desarrollo 
económico de los países de la región, o la Sociología. Bourdieu 
decía; la Sociología es por esencia crítica, porque se centra en de-
velar las estructuras ocultas del poder, por ello es muy incómoda y 
por eso alguna gente les rehúye, como los políticos, porque es en 
esencia crítica. Creo que sí hay ciertas corrientes que son críticas 
por esencia y que bueno, y de las cuales en parte se alimentan 
otras corrientes como los Estudios Organizacionales, como ciertas 
corrientes educativas, que sin ser marxistas, sin ser de una orien-
tación abiertamente crítica hacen una crítica, entonces pienso en 
autores como un filósofo francés que se llama Georges Gusdorf que 
habla sobre la educación y hace una crítica a todos estos sistemas 
muy formales de educación, de horarios, de programas, etc., que a 
veces ayudan pero que a veces pueden limitar mucho el desarrollo 
educativo de los alumnos, es decir, no se requiere, yo creo, partir 
de un marco teórico abiertamente crítico para ser crítico, creo que 
la crítica también nos la da la capacidad que tenemos de ver la 
realidad y la experiencia, y de decir; “no, yo creo que estas formas 
de educar no son correctas, estas maneras de revisar un plan de 
estudios no son adecuadas”. La crítica tiene también mucho que ver 
con nuestro contacto con la realidad, lo que significa hacer una uni-
versidad más cercana a las preocupaciones de la sociedad, porque 
si no la torre de marfil puede construirse una autocrítica bastante 
funcional, a modo, y creo que no, la crítica debe ser un ingrediente 
para cambiar, la vida no puede ser estabilidad total, necesitamos 
cierta estabilidad, ciertas rutinas, pero junto a eso necesitamos el 
cambio, y creo que este momento debemos aprovecharlo para cam-
biar. La pandemia nos puso a pensar ¿qué es la educación?, ¿so-
mos buenos profesores o no?, ¿estamos utilizando bien la didáctica 
o no?, ¿estamos enseñando los temas correctos?, ¿conocemos a 
los alumnos?, etc. Es cierto que nos distanció físicamente pero, en 
otro sentido, nos acercó porque los alumnos tuvieron la confianza 
de decir; “es que mi mamá se murió”, “es que mi papá perdió el 
trabajo”, “es que yo tengo COVID”, “es que perdí a mi hermana y a 
mi hermano”, “¿y entonces qué hago profesor?, tuvimos una mayor 
cercanía con los alumnos que antes, los veíamos y platicamos con 

81



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

ellos, pero no había este nivel de confianza, de abordar problemas 
que tienen que ver con la educación, pero que nosotros descono-
cemos, no pensamos que teníamos a un ser humano enfrente, pen-
samos que teníamos solo a un alumno. Esa puede ser una crítica 
al hábito institucional, la institución convierte como, decía Bourdieu, 
a los profesores, médicos, alumnos en representantes ambulantes 
de la institución, nos convierte en profesores con una función, pero 
nos deshumaniza en ese sentido al no utilizar nuestra vida anímica 
y emocional, para los fines mismos de la institución educativa. 

Entrevistador: Claro, digamos se convierte en un tema de agencia.

Luis: Sí, exactamente, nos convertimos en actores.

Entrevistador: Otra pregunta, normalmente nosotros los académi-
cos tenemos cierta fijación, yo creo más por los sistemas de evalua-
ción a los que nos sometemos, pero es el tema de la metodología, 
es decir, cuando se entablan unos diálogos críticos en educación, 
¿cuál será el papel de la metodología y cómo se relaciona con una 
línea de investigación de tono crítico? 

Luis: Yo creo que la metodología tiene sus vaivenes, a veces la 
sobredimensionamos y pensamos que nos va a resolver los pro-
blemas de acercamiento a la realidad siguiendo un método, un 
procedimiento. Yo creo que la metodología es como un mapa muy 
general que nos dice; “mira, hay estos caminos, estas alternativas y 
tú vas eligiendo”, y la metodología no nos dice la totalidad, la meto-
dología es más bien un procedimiento que nos acompaña más largo 
tiempo. Normalmente, en una tesis decimos; el alumno tiene que 
hacer su marco teórico, tiene que reconstruir el estado del arte de la 
teoría sobre las decisiones, o cualquier otro tema, luego tiene que 
establecer una metodología; cómo le va a hacer para ir a la realidad 
y encontrar esa información y poderle dar cierta coherencia, se va 
a la investigación de campo. Son como tres procesos diferenciados 
donde uno termina secuenciándolos y se va olvidando de los ante-
riores, en un proceso lineal. Creo que son caminos que se pueden 
iniciar de manera diferente; es más, en ocasiones estimo que se 
puede empezar primero con la metodología y en otras se puede ini-
ciar primero con la teoría. Yo creo que la metodología es un proce-

82



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

dimiento que nos debe acompañar más allá de un primer momento, 
la metodología es una interrogante que nos hace pensar, permite 
pensar sobre cómo tratar de hacer algo, sobre el cómo, y entonces 
nunca tenemos una metodología por que la realidad es cambiante 
o porque vamos encontrando nuevos aspectos y elementos, la rea-
lidad nos va sorprendiendo con cosas inesperadas, por que debe-
mos ir adaptando la metodología de inicio. La metodología, decía 
un sociólogo argentino, no me acuerdo su nombre, lo señalaba en 
un tono irónico: “es un mecanismo de defensa para bajar el nivel de 
ansiedad de los investigadores”, o sea, para eso nos sirve principal-
mente, para darnos la impresión de que tenemos control en nuestro 
encuentro con la realidad.  Habrá que tomar esa parte que, si tiene 
de guía, pero también habrá que agregarle otros aspectos para que 
nos sea más útil, más flexible, para que nos acompañe más tiempo, 
que nos permita resolver nuevas problemáticas. ¿Qué pasa si nos 
sorprende con algo que no habíamos imaginado como pregunta de 
investigación o de trabajo? La metodología tiene que estar ahí para 
ayudarnos en esas sorpresas que nos va dando la realidad; decía 
un profesor amigo mío, Eugène Enriquez: “una investigación que no 
te sorprende no es buena investigación”, es decir, donde todo está 
previsto, la teoría, la metodología, el trabajo de campo, las herra-
mientas estadísticas a utilizar, y todo te sale a la perfección, signifi-
ca que estás fallando en algo; la realidad nos debe sorprender. La 
realidad no es algo que podamos conocer a priori; para conocerla 
tenemos que irnos sumergiendo poco a poco en ella. ¿Cómo enten-
der, por ejemplo, el tema de la violencia en la actualidad, o el nuevo 
problema del rezago educativo que vamos a tener en las universi-
dades? Esto último debido a que los alumnos de educación media 
superior van a llegar con ciertos problemas propios provocados por 
la pandemia; de hecho, creo que el confinamiento afectó más a los 
estudiantes más jóvenes, es decir, un estudiante de doctorado en 
su último año ya está muy formado como para decir que el confi-
namiento le causó un daño, hasta se puede pensar que en cier-
tos aspectos le ayudó, pero nuestros niños pues van a llegar con 
otros problemas, y lo sufrieron de manera mucho más intensa y va 
a repercutir en su desarrollo académico y social.  Hay que recordar 
que lo social es parte de las herramientas que tenemos para apren-
der, la misma actitud anímica nos dice hasta dónde puede llegar 
un joven en su aprendizaje. Entonces sí, yo creo que la cuestión 

83



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

de la metodología es algo que tendríamos que pensar, no como un 
procedimiento totalmente estructurado e inamovible, sino como un 
instrumento flexible que nos debe acompañar de manera más conti-
nua, aunque tampoco nos asegura siempre el éxito. La metodología 
puede acercarnos a una aproximación teórica; estos diálogos son 
un excelente ejemplo, me entusiasma el proyecto porque se innova 
para lograr un acercamiento más adecuado a problemas educativos 
contemporáneos. Quisiera saber que dicen mis compañeros para 
retroalimentar, saber cómo ejerzo la autocrítica también. Segura-
mente hay muchos aspectos que no alcancé a percibir, pero otros 
seguramente lo hicieron. La metodología es también una construc-
ción colectiva como bien se ejemplifica en este proyecto. 

Entrevistador: La última pregunta de esta fase de la entrevista 
doctor es, ¿por qué hacer diálogos críticos en educación?

Luis: Yo creo que el diálogo es uno de los instrumentos más pode-
rosos que tiene el ser humano para construir, nadie puede proponer 
todos los cambios que nuestra sociedad requiere. Para avanzar en 
todas las aspiraciones que tenemos como seres humanos, debe-
mos recurrir al diálogo. De hecho, la lectura en Ciencias Sociales y 
Humanidades es tan fundamental porque en realidad es un diálogo. 
La lectura nos permite dialogar con Durkheim, y Parsons, con Marx. 
Es gracias a la escritura y a la lectura que podemos seguir dialogan-
do con autores de épocas y lugares tan distintos y alejados y pode-
mos seguir aprendiendo. Recordemos que el aprendizaje requiere 
del otro, de un maestro. Hay un pasaje en el libro “La náusea”, de 
Sartre, que es su primera novela y que conoció dificultades para 
ser publicada, que resulta aleccionador. Se trata de una persona 
que quiere aprender mucho, pero no tiene un maestro y entonces 
asiste a una biblioteca y en ella encuentra una cantidad enorme 
de libros y se pone muy feliz. El bibliotecario, que es el personaje 
principal de la novela, está viendo cómo le va a hacer el personaje 
para leer todos los libros que él quería y el personaje dice; “los voy 
a leer, pero ¿cómo los leo?, ya sé, los voy a leer por orden alfabético 
de acuerdo con el apellido del autor; primero todos los autores que 
empiezan con A y así continuaré”. Se trata en realidad de una críti-
ca. La lección que podemos extraer es que no podemos aprender 
de manera totalmente autónoma, el autoaprendizaje llega posterior-

84



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

mente y nunca es total, siempre necesitamos dialogar con alguien, 
alguien que nos oriente, que sea una referencia, que nos diga; “es 
mala idea empezar por apellidos, es mejor que te vayas por temas, 
o qué te interesa, ¿te interesa más la biología?, ¿te interesa más la 
zoología?”, pero necesitamos siempre una orientación, nadie puede 
aventarse al precipicio del conocimiento sin una orientación, sin una 
otredad. Santo Tomás se quejaba: ¿por qué Dios no nos habla cla-
ramente?, ¿por qué nos dice que es más fácil que pase un camello 
por el ojo de una aguja a que un rico entre al reino de los cielos?, 
¿por qué no nos lo dijo en otras palabras?, ¿por qué tenemos que 
meditar?, ¿por qué tenemos que esforzarnos para conocer?”. Y por 
eso se creó la universidad de París, la Sorbona, una de las prime-
ras en el mundo, porque había un grupo de jóvenes, que querían 
estudiar las escrituras sagradas pero no las entendían porque Dios 
no habla claramente, entonces tenían que tener a alguien que los 
ayudara. Así, fueron con un noble, Robert de Sorbonne, quien les 
apoyó y fueron a su castillo y les apoyó para que gente de la iglesia 
les enseñara a interpretar. Ese es el origen de la Universidad de 
la Sorbona en París. Ello significa que se requiere dialogar, que 
necesitamos un maestro, pero también compañeros, necesitamos 
a alguien que nos critique, pero también alguien a quien criticar, 
necesitamos aprender a dialogar con nosotros mismos, yo creo que 
sin diálogo no tenemos nada, no tenemos capacidad de entender 
al otro, de aceptar su diversidad, de respetarlo. El otro puede tener 
ideas muy contrarias, pero como decía Voltaire; “defenderé hasta la 
muerte el derecho que tienes de hablar, aunque no opine igual que 
tú”. El diálogo es fundamental en una época donde estamos viendo 
que la violencia y la guerra se están levantando otra vez en contra 
de todo lo que se había avanzado como civilización, yo creo que el 
diálogo es la única salida que tenemos en educación, en política, en 
todo, en el reconocimiento del otro. En educación es fundamental 
el diálogo. Yo creo que hay un trabajo individual que se hace, pero 
que es totalmente insuficiente si no lo ponemos, no lo sujetamos a 
la crítica del otro; “¿y tú qué opinas de lo que yo he avanzado, de 
lo que yo he hecho?”, creo que es la única manera de progresar, 
se trata de constructos sociales no individuales, hay individuales 
que aportan, pero creo que son construcciones sociales y cada vez 
más. Lo que alguien dijo en Irlanda hace tres días pues le puede 
servir al peruano que está trabajando acá, en México, es impre-

85



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

sionante el grado de transmisión ahora de cómo corren las ideas y 
creo que habría que aprovechar, no creo que haya futuro de hecho 
para la humanidad sin diálogo.

Entrevistador: Muchas gracias Dr. Luis Montaño por esta entrevis-
ta, ha sido un honor, un gusto tenerlo aquí en Corderos y Leones, 
Diálogos Críticos en Educación.

Luis: Yo les agradezco mucho porque el diálogo siempre lo pone 
a pensar, no es que uno tenga las respuestas ya hechas, uno tiene 
ideas, pero las preguntas nos obligan también a continuar la re-
flexión, yo les agradezco. Me gusta mucho el proyecto y ojalá que 
continúe por este buen camino.  

86



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Formado en Sociología desde 
la licenciatura, interesado en 
los grupos vulnerables, la vio-
lencia, los derechos humanos 
y la inseguridad, con un enfo-
que transdisciplinar.
Desarrolla teorías propias que 
lo destacan en su desempeño 
académico, además de ser lí-
der en la creación de diversas 
redes de investigación. Ha pre-
sentado un conjunto de inicia-
tivas orientadas al trabajo de 
campo y al diseño de políticas 
públicas, colaborando con los 
tres niveles de gobierno. En su 
labor, contribuye al desarrollo 
de las ciencias sociales regio-
nales mediante actividades de 
investigación, docencia, divul-
gación y diseño de programas 
institucionales, nacionales e 
internacionales, además de 
iniciativas de creación, conso-
lidación y certificación de pos-
grados, obteniendo así el nom-
bramiento como investigador, 
nivel III, del Sistema Nacional 
de Investigadores y reconoci-
do por el Consejo Veracruza-
no de Investigación Científica 
y Desarrollo Tecnológico. 

José Alfredo Zavaleta 
Betancourt

87



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: En esta agenda de entrevistas buscamos caracte-
rizar los diálogos críticos en educación. Hemos tenido visitas y en-
trevistas para cuestionar, para indagar y sobre todo dialogar sobre 
cómo deben ser los diálogos críticos en educación, y hoy tenemos 
el honor, el orgullo, de contar con el Dr. Zavaleta, quien es un aca-
démico, pero, sobre todo, reconocido por sus investigaciones sobre 
jóvenes en condición de exclusión.

José Alfredo: Muchas gracias por la invitación, un gusto estar con 
ustedes. 

Entrevistador: ¿Cuándo fue el momento en que consideraste dejar 
de seguir el texto, la letra, para posicionarse frente a los autores, es 
decir, asumir una actitud crítica?

José Alfredo: Probablemente ocurrió cuando me percaté de la ne-
cesidad de actualizar el punto de vista de nuestros profesores. Las 
lecciones de materialismo histórico en la universidad nos ayudaron 
a desarrollar una sensibilidad acerca de las omisiones de iglesias, 
escuelas, oficinas gubernamentales respecto de injusticias y des-
igualdades, pero al mismo tiempo, nos impedían hacer investiga-
ción empírica, observar en la vida cotidiana cómo se reproducía 
la sociedad, cómo nos socializamos en las desigualdades y, par-
ticularmente, comprender por qué, a pesar de que era éticamente 
deseable que las cosas cambiaran, la gente no quería cambiar. Esta 
situación fue experimentada generacionalmente como un cambio 
de programa de investigación. 

Yo comencé a dar clases muy pronto en la universidad y mis pro-
fesores me acompañaron en el proceso de convertirme en docente 
universitario y juntos comenzamos a desarrollar diálogos críticos en 
torno a cuál era la mejor perspectiva o el mejor punto de vista para 
comprender los procesos sociales en un periodo muy complejo de 
ajustes estructurales, de reformas del estado, de fragmentación de 
la vida social, pero al mismo tiempo del agotamiento de ciertas uto-
pías y acontecimientos como la caída del muro de Berlín. 

En esas circunstancias comenzamos a trabajar algunas perspecti-
vas más sociológicas, porque era muy paradójico que estudiáramos 

88



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

en una escuela de sociología y no nos enseñaran sociología sino 
materialismo histórico. Ese tránsito del materialismo histórico hacia 
algunas corrientes de la sociología, ha sido desde entonces un iti-
nerario que me ha permitido tener una posición en una perspectiva 
de la teoría de los habitus, los campos y la sociología disposicional 
y pragmática. Estas corrientes recientes de la sociología contem-
poránea francesa me parecen el mejor enfoque sociológico para 
abordar los viejos problemas que perduran en la sociedad global, 
mundial y nacional, pero, sobre todo, en mi experiencia cotidiana, 
en la convivencia con amigos, no sólo reales sino ahora virtuales, 
y evidentemente para comprender lo que acontece en el entorno 
global que está cada vez más cerca de nuestra vida diaria. 

Entrevistador: ¿Dónde percibes la influencia de la teoría en tu acti-
vidad académica?, ¿cómo enriqueció tu postura crítica? 

José Alfredo: En un momento comencé a hacer investigaciones 
en torno a ciertos problemas sociales que requerían observar, des-
cribir, preguntar, ver más allá de lo que aparece en la vida diaria, 
pero, sobre todo, interpretar en una perspectiva que nos permitiera 
ubicar en su justa dimensión algunos problemas y sus causas. Para 
tal efecto, las perspectivas clásicas del marxismo y la teoría crítica 
eran útiles, seguían siendo útiles, porque llamaban la atención so-
bre la necesidad de poner la mirada en ciertos aspectos o tópicos, 
pero no eran suficientemente útiles para describir con un sentido 
histórico y sociológico la complejidad de estos problemas.

En ese trabajo de investigación apareció Michel Foucault, un filó-
sofo historiador francés que ha tenido gran impacto en la renova-
ción de las ciencias sociales contemporáneas y particularmente en 
América Latina, quien representó un vuelco generacional, porque 
nos permitió observar de una manera distinta, formular otro tipo de 
preguntas, ver más allá de lo que la filosofía oficial del materialismo 
histórico, en algunas sociedades aun socialistas, nos impedía ver, y 
entonces me propuse desarrollar cierta capacidad de hacer visible 
lo invisible, como Foucault lo establece, hay cosas que no vemos 
y que es necesario tratar de hacer visibles a partir del trabajo de 
archivo, del trabajo de campo, en temas que generalmente no eran 
abordados desde perspectivas marxistas o desde perspectivas crí-

89



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

ticas. Desde entonces, me han interesado sobre todo los problemas 
del cambio social y del control social. 

Estos dos problemas me han llevado a hacer investigaciones muy 
puntuales sobre instituciones estatales y más recientemente, acer-
ca de cómo esos cambios estatales son el efecto de un conjunto 
de transformaciones sociales que acontecen en la familia, en las 
escuelas, en los barrios, los espacios públicos y en los procesos 
electorales.

Entrevistador: Ahora que me comentas de lo que has estado in-
vestigando, parte de tu trabajo ha tenido que ver con jóvenes que 
se integran en pandillas y que normalmente sufren de una margina-
ción. ¿Por qué decidiste investigar esos temas?

José Alfredo: El interés por el problema de los jóvenes es porque 
generacionalmente tenemos la expectativa que las nuevas genera-
ciones hagan cosas diferentes a las que nosotros hicimos. 

En la actualidad el problema de los jóvenes es un asunto de interés 
público, en la medida en que se les responsabiliza de muchas cir-
cunstancias que no son responsables. Se piensa que ser joven pue-
de resultar algo problemático para la integración social, sobre todo 
si te encuentras en situaciones de vulnerabilidad social, si vives en 
colonias populares o si vienes recientemente del campo a la ciudad, 
generalmente este tipo de itinerarios se asocian con problemas de 
integración social y se espera muy poco de ellos, que abandonen 
la escuela, que tengan dificultades para encontrar trabajo y que en 
tales circunstancias puedan caer en tentación de involucrarse en 
prácticas ilegales. 

Cuando uno le da la voz a los jóvenes, se da cuenta que el proceso 
de socialización es muy rico en la medida en que nos permite en-
tender cómo las viejas generaciones son leídas y observadas por 
las nuevas generaciones, y cómo mucho de los valores que hicieron 
posible la socialización, para nosotros ya no aplica para los jóvenes 
en las nuevas generaciones, máxime si las estructuras familiares 
son distintas, si el grado de escolaridad es distinto, si el consumo 
cultural y particularmente de redes ha cambiado drásticamente. 

90



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Lo que he observado es que el diálogo intergeneracional es cada 
vez más improbable, porque las viejas generaciones insistimos en 
nuestra manera de integrar la sociedad, de posibilitar ciertos cam-
bios graduales o paso a paso, mientras que los jóvenes ahora están 
pensando en la necesidad de cambiar día con día, de modelar su 
estilo de vida a partir de identificarse con ciertos estilos culturales 
de consumo, de ropa, de música, de cierto tipo de audiovisuales o 
documentales de redes digitales, eso complica mucho el diálogo 
intergeneracional. 

Entonces, este tipo de incomprensión hace posible en determina-
das circunstancias que sobre todo los jóvenes vulnerables sean es-
tigmatizados y criminalizados, observados como peligrosos, cuan-
do en realidad lo que les hemos heredado es un entorno social muy 
complejo, de escasas oportunidades, para que sus trayectorias so-
ciales no tengan que enfrentar las dificultades que tanto tememos, 
que precisamente algunos de ellos se involucren en actividades 
ilegales.

Entrevistador: Me comentabas que en la facultad de sociología no 
se enseñaba sociología, pero existieron momentos de rompimiento, 
como la caída del muro de Berlín, pero ¿cómo fue estudiar socio-
logía desde una “nueva” tradición socioeconómico política?, ¿cómo 
viviste ese cambio con los profes, la propia facultad, tus compañe-
ros, compañeras?

José Alfredo: En retrospectiva es poco creíble y simpático porque 
teníamos que leer casi clandestinamente a Durkheim y Weber, que 
eran considerados sociólogos burgueses, prácticamente había una 
instrucción de no leer sociología burguesa y menos sociología nor-
teamericana. Leer de manera clandestina a Durkheim y Weber nos 
permitió comprender cómo funciona una sociedad y particularmen-
te ensayar algunas interpretaciones de la sociedad latinoamericana 
y mexicana en clave sociológica. Leer a Talcott Parsons era ver-
daderamente una herejía, al representante principal del estructural 
funcionalismo asociado con el imperialismo norteamericano, pues 
representaba algo que no era ni recomendable ni aceptado. 

De manera muy particular un grupo de colegas comenzamos a leer 

91



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

algunos marxistas que decepcionados de lo que había acontecido 
en el campo socialista, como Ágnes Heller, intentaron un diálogo 
entre la sociología y el marxismo, desde la escuela de Budapest, 
representada por Lukács, quien había desarrollado una serie de 
estudios sobre cultura que han sido el punto de partida tanto de la 
escuela de Frankfurt como de algunas corrientes posmodernas en 
la actualidad. Ágnes Heller para nosotros representó como la puerta 
para ir discutiendo temas de sociología y particularmente de socio-
logía americana, y muy tardíamente, y esto se relaciona con lo que 
ahora a mí me interesa que es la sociología francesa contemporá-
nea, fuimos leyendo algunos trabajos de interaccionismo simbólico, 
fenomenología social, etnometodología y particularmente de inte-
raccionismo simbólico, que son muy útiles para describir rituales, 
ceremonias de la vida diaria, cosas tan simples que, pareciera que 
son espontáneas pero que están reglamentadas, como las presen-
taciones, las despedidas, lo saludos, las muestras de afecto, las 
gesticulaciones, el lenguaje corporal. 

Esto nos permitió desarrollar esa sensibilidad acerca de cómo en 
la observación es necesario identificar las reglas o los regímenes 
que regulan nuestros comportamientos en la vida diaria, y eviden-
temente cómo esas reglas se institucionalizan y hacen posible la 
reproducción de la vida social, los procesos de socialización tanto 
desde las instituciones gubernamentales que hacen posible el con-
trol social como los cambios que acontecen en las interacciones 
familiares, escolares o en los espacios públicos.

Entrevistador: Entra con gran influencia a la universidad mexicana 
la escuela del pensamiento francesa, en ese caso, ¿cómo abona la 
biopolítica en la construcción de la explicación sobre la sociedad?

José Alfredo: En realidad la biopolítica es una perspectiva que se 
desarrolla a partir de algunos trabajos de Michel Foucault y que han 
trabajado Esposito y Agamben; sin embargo, no es una perspectiva 
que a mi particularmente me permita hacer el trabajo o desarro-
llar mi oficio, para mí es una perspectiva más que en determinadas 
circunstancias permite explicar algunos problemas, pero no es mi 
corriente, digamos principal. 

92



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

En estos momentos yo trabajo con teoría de los hábitus y de los 
campos de Pierre Bourdieu y con la sociología disposicional de Ber-
nard Lahire, que desarrolla en la perspectiva de Bourdieu, en el sen-
tido de tratar de explicar cómo las trayectorias sociales individuali-
zadas hacen posible que recuperaremos algunas disposiciones de 
la infancia y la adolescencia para actuar en determinados espacios 
escolares, culturales o públicos mediante una selección de aquello 
que consideramos que es eficaz para conseguir nuestras metas o 
nuestros objetivos o satisfacer ciertas necesidades. 

La biopolítica y la necropolítica han tenido mucha aceptación en 
la sociología latinoamericana dados los problemas de inseguridad, 
violencia, incluso de desaparición forzada, después de las dictadu-
ras militares. Me parece que puede ser útil en algún momento para 
explicar algunos problemas límites de la sociedad mexicana, pero 
creo que es un error tratar de observar todo desde esa perspectiva. 
Pienso que habría que ser muy prudentes en el uso de estas teorías 
para explicar algunos problemas que son más complejos, que la 
simple destrucción de los adversarios o de los enemigos.

Entrevistador: Doctor, empiezas a leer libros “prohibidos” hacia el 
final de tu formación universitaria, decides ir a estudiar la maestría y 
doctorado en el área de estudios sociales. ¿Cómo es tu experiencia 
formativa ahora que tenías nuevas visiones teóricas?, ¿cómo se da 
la transición hacia la parte crítica en el posgrado?

José Alfredo: En realidad mis posgrados me permitieron aprender 
sociología y comenzar a ensayar el oficio del sociólogo. En las ins-
tituciones donde hice mis posgrados se enseñaba sociología ame-
ricana y después sociología latinoamericana, aprendí sobre todo a 
usar la teoría con un sentido crítico, pensar de manera situada cier-
tas corrientes, ciertas escuelas, a construir objetos de conocimien-
to, trabajar en un sentido empírico orientado en términos epistemo-
lógicos y teóricos en el terreno y sobre todo hacer interpretaciones 
orientadas a la innovación.  

Mi formación estuvo siempre pensada en hacer trabajo de frontera, 
para hacer posible nuevas interpretaciones o contribuir a la com-
prensión de problemas que habían sido cajas negras, porque en 

93



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

las explicaciones estructurales de origen marxista o estructuralista 
siempre se hablaba de ellas, pero no se describen o no se explica-
ron los regímenes, los mecanismos, los dispositivos. 

En esas circunstancias, mis primeros trabajos sobre militares, po-
licías, estaban orientadas a hacer un poquito de luz de lo que pa-
saba en aquellas instituciones del monopolio de la violencia física 
legítima, que generalmente se describen o explican en su funciona-
miento global, pero no en lo que acontece al interior; qué conjunto 
de políticas, qué conjuntos de instrumentos de políticas, qué redes, 
qué arenas políticas existían al interior de estas instituciones, y des-
de entonces he intentado comprender cómo esos mecanismos de 
control social de los estados latinoamericanos y particularmente del 
nuestro, no tienen la autonomía que todo mundo supone, que están 
arriba y que ordenan nuestras vidas de una manera casi minuciosa, 
individualizada, sino que más bien son el efecto de un conjunto de 
cambios que han hecho posible que las nuevas generaciones ya no 
tengan la misma aceptación de esas instituciones y que piensen en 
la necesidad de sus reformas, de sus cambios y creo que eso ha 
sido leído muy bien por las élites políticas de este país, han tenido 
que hacer algunas autoreformas sucesivas de sus instituciones por-
que la sociedad mexicana ha cambiado. La sociedad en la que yo 
crecí es muy diferente a la sociedad actual, las cosas funcionaban 
de una manera distinta, éramos gobernados de una manera diferen-
te a como acontece ahora en nuestra actualidad.

Entrevistador: Desde tu perspectiva, ¿cuál es el fin de establecer 
diálogos críticos en educación?

José Alfredo: Bueno, lo que yo he hecho en el campo educati-
vo ha sido realizado desde una perspectiva sociológica de la edu-
cación. Mi trabajó en la Facultad de Pedagogía, en la Universidad 
Pedagógica Veracruzana, durante más de dos décadas, me per-
mitió no sólo aprender sino desarrollar ciertas habilidades para la 
investigación educativa, particularmente orientada por la investiga-
ción cualitativa, y específicamente atender ciertos problemas del 
funcionamiento de los sistemas educativos, las políticas educativas, 
la selección pedagógica, el ingreso, el egreso, la construcción de 
perfiles y trayectorias escolares, que van desde el aprendizaje de 

94



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

la lectura y la escritura hasta el funcionamiento de los currículos en 
las aulas. 

A mí siempre me interesó observar las prácticas docentes, sus es-
trategias y particularmente, la interacción en las aulas, cómo se dan 
las conversaciones y las interacciones entre profesores y estudian-
tes. Ese campo de análisis implicó una adaptación de mi aprendi-
zaje previo, al final uno en las aulas observando, entrevistando, se 
las ve siempre con estudiantes diferentes, que proceden de familias 
distintas, de lugares distintos de la ciudad, con capitales culturales 
y económicos distintos y el punto es cómo ciertos currículums se 
van adaptando en la práctica docente cotidiana para atender esa 
homogeneidad. 

Por un lado, me interesó fundamentalmente la perspectiva del sis-
tema educativo en su funcionamiento eficiente y al respecto los dos 
elementos principales de estas perspectivas fueron ¿cómo funcio-
nan las aulas a pesar de todo, de la precariedad, de los perfiles 
diferentes de profesores o de la heterogeneidad de los grupos? y 
¿cómo es inevitable que en el sistema escolar, en todos los niveles, 
tengamos que excluir algunos, o sea, seleccionar a los más aptos 
de los no aptos, y el tema siempre fue para mí cuáles serán los pro-
cedimientos que hacían posible esa selección pedagógica y cómo 
la inclusión y exclusión de niños, jóvenes, en el sistema educativo, 
podría tener consecuencias para la integración social? 

Por otro lado, desde una perspectiva más crítica, particularmente 
en algunas corrientes americanas y latinoamericanas, más preo-
cupadas por las características particulares de algunos estudiantes 
vulnerables, proceden de guetos negros, o de villas perdidas, de 
ciudades precarizadas, enfrentan un conjunto de dificultades para 
involucrarse en los salones de clases, para aprender, porque el cu-
rrículum está estructurado de tal forma que resulta ajeno a lo que 
ellos han aprendido en casa o en su consumo cultural, por lo cual 
van a experimentar mayores dificultades y van a tener que ser eva-
luados más frecuentemente para poder demostrar que son aptos, y 
cómo estos capitales varían dependiendo de las clases, de las fami-
lias, y cómo a pesar de todo en esas circunstancias la mayor parte 
de los estudiantes logran promocionarse a los siguientes grados 

95



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

sobre todo en la educación básica, y cómo eso se va haciendo cada 
vez más complicado conforme avanzamos a la educación media 
superior y a la educación superior. 

Cuando uno analiza ya con datos estadísticos cómo funcionan los 
sistemas educativos en perspectiva comparada, nos damos cuenta 
no sólo que en la educación básica prácticamente toda la población 
en edad de estudiar está incluida, pero eso va cambiando, porque el 
sistema va expulsando a ciertos estudiantes bajo el principio de que 
no son aptos para seguirse formando y que sería mejor que desa-
rrollan otro tipo de capacidades técnicas que les permitieran incluir-
se en el trabajo, y cómo el desarrollo de trayectorias universitarias 
y de posgrados son cada vez más improbables, porque del número 
amplio o extenso de estudiantes de primaria, de secundaria, que-
dan muy pocos o son muy pocos los que ingresan a la universidad, 
logran terminar este nivel y pueden continuar con algunas posgra-
dos, sino también cómo las políticas de los organismos de gobierno 
mundial incentivan este tipo de instrumentos de concentración de 
la inversión de los estados en la educación básica, y recomiendan 
que evidentemente vaya mejorándose el proceso de selección o de 
evaluación de quienes son los más aptos para continuar sus trayec-
torias profesionales.

Entrevistador: Hablas de que te interesan en el aula estos proce-
sos eficientes. ¿Cómo entenderías ese término de procesos eficien-
tes?

José Alfredo: En principio, el logro de los objetivos de los pro-
gramas a partir de localizar el curriculum en las experiencias de 
quienes participan como estudiantes en la interacción áulica. Eso 
implica todo un trabajo de adaptación, de creatividad, incluso de 
construcción de otros contenidos de parte del profesor con el pro-
pósito de maximizar las oportunidades de aprendizaje. Decía yo: 
¿cómo hacer posible la educación a pesar de las dificultades que 
existen en algunas escuelas que no cuentan con infraestructura, 
cuyos profesores no hacen trabajo colegiado suficiente o cuya in-
teracción está determinada por la pertenencia de generaciones 
tan distintas, algunos ya en el ocaso de su trayectoria a punto del 
retiro, mientras que existen profesores jóvenes que están apenas 

96



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

aprendiendo el oficio y que no reconocen la necesidad de ciertas 
reglas? Entonces, ¿cómo hacer posible qué la interacción áulica 
entre profesores y estudiantes, con las características de los grupos 
heterogéneos que esto implica, permitan el logro de los objetivos 
establecidos? 

A veces pensamos que los estados o las autoridades, los sistemas 
educativos, determinan los contenidos curriculares, pero observa-
mos muy poco cómo éstos son recreados en el aula a partir de 
la experiencia de los profesores, de sus circunstancias, de las in-
teracciones, encuentros, desencuentros, formas de colaboración o 
de conflicto, que se van produciendo día a día en el aula y eso es 
una especie de reinvención constante de la escuela cotidiana que 
requiere de actores creativos, inteligentes y competentes y que a 
veces no siguen de manera puntual lo establecido en el plan de 
estudios.

Entrevistador: Distintas pruebas estandarizadas nos muestran re-
sultados que indican que en la educación básica no estamos lo-
grando el objetivo de enseñarles a leer, a escribir, el uso de las 
matemáticas y de las ciencias. ¿Eso para ti sería contrario a esta 
eficacia de los procesos o lo verías en otra área de lo educativo?

José Alfredo: Depende de qué se mide y cómo se mide, si nosotros 
usamos una prueba estandarizada de un currículo ideal y lo aplica-
mos en escuelas heterogéneas con diferentes tipos de característi-
cas vamos a obtener siempre resultados asimétricos. Es interesan-
te ver como esto nos impide observar que los estudiantes aunque 
tengan pocos puntos en este tipo de evaluaciones no significa que 
no estén aprendiendo y no estén construyendo conocimiento, es 
algo muy semejante a la queja generacional de que los estudiantes 
leen cada vez menos, y muy probablemente sí nosotros evaluamos 
cuántos libros leen, nuestra conclusión sea que se lee cada vez 
menos, sobre todo, si lo comparamos respecto a cómo lo hacíamos, 
pero sí los interrogamos acerca de cómo leen, materiales audiovi-
suales, sus propias comunicaciones digitales, cierto tipo de docu-
mentos, no precisamente vinculados a lo escolar, vamos a ver que 
las prácticas de lectura se han transformado, y lo mismo acontece 
con el conocimiento, que no estén construyendo el conocimiento 

97



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

en el aula como esperaríamos las viejas generaciones, no significa 
que no estén construyendo conocimiento en las redes digitales, sus 
intercambios presenciales ahora que son posibles de nuevo, lo que 
nos recuerda digamos que siempre hay una construcción híbrida de 
lo digital y lo presencial, que me parece que representan formas de 
construcción de conocimiento, de aprendizaje y de enseñanza entre 
ellos mismos que generalmente quedan fuera de las evaluaciones 
puntuales de contenidos con bases en currículums ideales. 

Pienso que sería muy importante en este caso tener instrumentos 
de evaluación que fueran más allá del currículum formal, que nos 
permitiera conocer diferentes prácticas de uso de materiales digi-
tales no vinculados directamente a lo escolar, y particularmente las 
comunicaciones que son tan ricas en contenidos, en intercambios, 
que nos recuerdan, que si los niños aprenden más de los niños, los 
jóvenes hoy aprenden más que en sentido estricto de sus profeso-
res en las aulas.

Entrevistador: Bueno pues, una segunda pregunta que tenemos, 
aunque ya realizaste algunos comentarios al respecto: ¿Cuál es la 
agenda para los diálogos críticos en educación?

José Alfredo: En principio, pienso que sería importante interrogar-
nos acerca de cuáles son las mejores formas de formular pregun-
tas. Enseñar a dudar e interrogar aunque resulte incómodo para 
los actores a quienes cuestionamos, atrevernos a preguntar, implica 
atrevernos a pensar de otro modo y esto está relacionado con la 
necesidad de ver más allá aquello que observamos directamente, 
sobre todo ahora que predominan las falsas noticias en las redes 
digitales, en los medios de comunicación y que hacemos muy poco 
esfuerzo por preguntarnos acerca de la relación que existe entre lo 
que decimos y hacemos, por cierta pereza cotidiana nosotros acep-
tamos que lo que nos dice la gente es efectivamente lo que hace, 
pero cuando observamos de manera más minuciosa sus patrones 
de comportamiento, muy probablemente las cosas que dice son 
sólo justificaciones de las cosas que realmente hace, y esto aplica 
para padres de familia, para profesores, para representantes veci-
nales, para líderes sindicales, para funcionarios, es decir, siempre 
es importante interrogarnos acerca de qué relación existe entre lo 

98



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

que dicen y lo que hacen. 
Creo que es importante pensar el tema de las reglas que regulan 
nuestros comportamientos, cuáles son aquellos principios que 
hacen posible lo que nosotros hacemos en nuestra vida diaria y 
particularmente nuestra vida profesional, y creo que esto implica 
estar muy atentos a cómo justifican las personas y los individuos 
las cosas que hacen, para ver si realmente esa justificación es justa 
o injusta, si permite atender ciertas injusticias o reducir ciertas des-
igualdades o ciertas asimetrías, o si se producen las paradojas de 
que se utiliza cierto tipo de discurso o narrativa para justificar algo 
que es injusto o que reproduce las desigualdades económicas y 
sociales. 

Entrevistador: Claro, en esta parte que tú comentas se está repro-
duciendo o mantiene estas desigualdades económicas, sociales, 
que en México están marcadas, se destacan, se viven. ¿Cuál sería, 
en tu perspectiva, la contribución de la educación para cerrar la 
brecha con la desigualdad?

José Alfredo: La educación sigue siendo el principal recurso de 
la población para hacer posible la movilidad social. Hay ciclos de 
la sociedad en los cuales esto es cada vez más complejo porque 
desarrollar una trayectoria escolar larga no es ninguna garantía de 
tener un buen trabajo y un buen ingreso, pero para los grupos vulne-
rables, sobre todo, los jóvenes, hombres, mujeres y otros géneros 
es el único recurso que tienen para poder proyectar un tipo de vida 
que les permita incluirse en el trabajo, en la convivencia, en los in-
tercambios culturales.

Pienso que la educación continúa siendo el principal recurso para 
vivir juntos a pesar de nuestras desigualdades, asumiendo nues-
tras diferencias de género, étnicas, socioculturales, y en ese sen-
tido creo que estamos asistiendo a nuevas formas de planificar y 
de financiar la educación en un sentido más multiculturalista, más 
equitativo, que reconoce la necesidad de reducir las asimetrías y 
las brechas no sólo de capitales culturales, sino ahora informáticos 
o tecnológicos, la pandemia nos lo recordó, no todos los niños y jó-
venes tenían una computadora para conectarse a las video clases. 
Entonces, yo creo que el gran reto de la educación es mantenerse 

99



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

como un recurso de movilidad social y sobre todo para quienes no 
son herederos de capitales económicos familiares. 

Entrevistador: Desde tu rol como académico, como investigador. 
¿Qué tendría que caracterizar a los diálogos críticos de educación?

José Alfredo: La crítica es una facultad que permite identificar al-
gunas causas que hacen posibles ciertas injusticias y desigualda-
des. Pienso que esto requiere del desarrollo de la facultad de la 
observación puntual de los comportamientos, de las interacciones 
y sobre todo del análisis del contenido de algunas conversaciones 
que los actores utilizan para el logro de sus objetivos familiares, 
escolares, barriales, vecinales o gubernamentales. 

La facultad de la crítica implica ilustrar, hacer luz en aquellos aspec-
tos de nuestras interacciones que están ocultos, que no son visibles, 
e implica un entrenamiento en el dominio de la lógica, yo echo de 
menos las tablas de verdad en la formación universitaria que fueron 
abandonadas por modelos de pensamiento basados en habilidades 
y competencias, que son útiles para pensar ciertas cosas, pero no 
precisamente para analizar cierto tipo de discursos o narrativas en 
nuestras conversaciones, y al mismo tiempo creo que hay que ser 
muy pragmáticos, o sea, qué hacemos con las palabras, qué tipo de 
formas de vida se siguen a los juegos lingüísticos que utilizamos en 
diferentes campos o contextos, y pienso que la crítica implica una 
perspectiva histórica que nos permita hacer el contraste de valores 
intergeneracionales en el diálogo entre profesores y estudiantes, 
porque a veces nos limitamos a lo que acontece en un momento 
determinado en las aulas y en las escuelas sin tomar en cuenta 
cómo han evolucionado esas instituciones con el tiempo y como 
algunas cosas que fueron válidas y útiles para integrar la sociedad, 
posibilitar la convivencia en otros ciclos de la vida social ya no son 
útiles o son anacrónicos para mantener integrados, para posibilitar 
la convivencia en la actualidad. 

Pienso que la crítica como una facultad podría derivar en habilida-
des de pensamiento crítico, creo que quienes trabajan este tipo de 
temas en una perspectiva más americana, ligadas a las compe-
tencias cívicas, ciudadanas, están en lo correcto porque acentúan 

100



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

el carácter práctico del aprendizaje de ciertas habilidades y com-
petencias no solo para el logro de objetivos escolares sino para 
mejorar la convivencia democrática en la vida pública de nuestros 
países.

Entrevistador: ¿Qué perspectivas teóricas se deben considerar en 
los diálogos críticos en educación?

José Alfredo: La teoría de los hábitus y los campos de Pierre Bour-
dieu, sus estudios sobre la reproducción escolar sobre el capital 
cultural, me parece que esa perspectiva puede ampliarse y forta-
lecerse a partir de la sociología disposicionalista que trabaja sobre 
el cómo aprendemos a leer y a escribir, sobre todo en los medios 
populares que enfrentan más dificultades por que no son herede-
ros de capitales económicos y culturales sustantivos, sobre todo 
en aquellas familias de migrantes o de recién llegados a las ciuda-
des, y pienso que habría que tomarse muy en serio los desarrollos 
teóricos recientes de la sociología pragmática contemporánea que 
insisten mucho en acompañar a los actores en sus circunstancias, 
lo que significa escucharlos, tomarse muy en serio las cosas que 
dicen y cómo justifican sus decisiones en la vida cotidiana para su-
perar ciertas pruebas o ciertas dificultades, pero sobre todo cómo 
ellos hacen esfuerzos muy estratégicos y competentes para expli-
carse y para incluirse en aquellos espacios donde generalmente 
son rechazados o excluidos. 

Entonces, para mí sería conveniente trabajar con Pierre Bourdieu, 
Bernard Lahire, Luc Boltanski, Laurent Thévenot, autores que per-
tenecen a estas corrientes y a estas escuelas que pienso no solo 
han abordado el campo escolar y educativo, sino también las orga-
nizaciones, los grupos, las instituciones y su agenda de trabajo no 
se limita a lo escolar, a lo educativo, sino que han hecho trabajos en 
fábricas, en oficinas gubernamentales, han estudiado movimientos 
sociales, medios de comunicación. En eso la sociología francesa, 
es muy creativa e innovadora respecto de qué temas y cómo abor-
dar este tipo de temas en la investigación empírica de sus mecanis-
mos y dispositivos de funcionamiento.

101



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: En tu opinión, ¿qué papel tendría la metodología en 
los diálogos críticos en educación? y ¿qué recursos metodológicos 
serían pertinentes?

José Alfredo: En un principio, pienso que es importante tener una 
formación integral en métodos de investigación cualitativos y cuan-
titativos, porque como profesionales del campo educativo vamos 
a recibir encargos de evaluación de políticas o de investigaciones 
que midan la eficiencia de ciertos procesos educativos o de gestión 
escolar, y eso implica tener un entrenamiento cuantitativo muy só-
lido, pero al mismo tiempo, dado que de lo que se trata no solo es 
de hacer posible la integración del sistema educativo y la eficiencia 
en las interacciones áulicas de profesores y alumnos respecto a los 
programas de estudios, sino sobre todo de contribuir a la disminu-
ción de las desigualdades entre los integrantes de los grupos esco-
lares, pienso que es necesario desarrollar también una formación o 
entrenamiento en investigación cualitativa. 

No creo que tenga mucho sentido reproducir el viejo debate entre 
cuantitativistas y cualitativistas, creo que lo mejor es asumir una 
actitud pluralista, situada, según las necesidades que enfrentamos 
como docentes que investigamos nuestras propias prácticas do-
centes o escolares, o bien digamos que estamos interesados en ob-
servar de una forma más metódica las prácticas docentes de otros 
compañeros de trabajo, de colegas de otras escuelas, de otros es-
pacios en los cuales se aprende y se enseña no de manera formal 
con un curriculum institucional, a propósito de los otros aprendiza-
jes a los que nos referimos hace un momento, y dentro de la investi-
gación cualitativa pienso que tenemos un gran reto en el desarrollo 
de enfoques etnográficos, socioantropológicos, tal como se desa-
rrolla en la actualidad, a propósito de las corrientes teóricas que 
referí hace un momento, que recuperan una tradición antropológica 
pero la actualizan en los espacios urbanos, ya no tratamos con in-
dígenas, nativos, pueblos originarios, aunque algunos de nuestros 
estudiantes proceden de estos ámbitos rurales o indígenas y es-
tudian en nuestras escuelas, no son la mayoría, entonces hay que 
desarrollar una perspectiva etnográfica más urbana, más sociológi-
ca, interesada en el punto de vista de los actores, por muy racional 
que sea para nosotros, por muy mágico religioso que representen 

102



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

sus justificaciones, discursos o narrativas, tenemos que asumirlas 
como sus formas de comprender el mundo y con una dosis de em-
patía comprender para interpretar cómo funcionan esas narrativas 
y esos discursos en sus interacciones cotidianas en las escuelas, 
en las oficinas educativas, y sus relaciones específicas con sus pa-
res estudiantes, si es posible no sólo dentro de las escuelas, sino 
fuera de ellas, y esto nos abre un campo de observación muy am-
plio en la medida en que ponemos atención a aquello que no es 
inmediatamente visible, que en la búsqueda de la eficiencia, de la 
calidad, de la excelencia, del aprovechamiento a veces no tomamos 
en consideración, salvo que en determinadas circunstancias de la 
vida escolar esto aparezca o se manifieste de manera abrupta a 
propósito de una justificación de “no hice tal cosa porque no tengo 
los recursos” o “para venir aquí tengo que hacer este itinerario” o 
“mi familia no cuenta con los medios suficientes para poder estar al 
nivel que se exige” o “no puedo pagar la colegiatura”, un conjunto 
de circunstancias, a propósito de la precariedad a la que me refería 
cuando decía que a pesar de todo eso la educación es posible. 

Entonces, la etnografía va descubriendo oportunidades que pue-
den ser aprovechadas por los docentes que observan sus propias 
prácticas para no desperdiciar esas posibilidades de hacer algo por 
transformar interacciones tan desiguales, cuando valoramos a to-
dos como si fueran iguales y cuando la vida nos indica exactamente 
lo contrario; que son diferentes, que son heterogéneos y que nues-
tra enseñanza no puede ser tan general, sin especificarse según 
cada caso. 

Lo ideal, digamos, de una consecuencia de la observación etno-
gráfica por diferentes técnicas, sería pensar biográficamente cada 
trayectoria individual, qué requiere cada uno de los estudiantes para 
poder desarrollar el máximo de su potencial, desarrollar sus habili-
dades y sus competencias, para desempeñarse digamos en el aula 
en las escuelas y posteriormente en su ejercicio profesional. 

La etnografía en estas circunstancias tiene un auge en los años 
recientes muy encomiable, podríamos decir que es un recurso im-
prescindible para entender mejor cómo funcionan las instituciones 
escolares o educativas y sobre todo es más sensible a los dramas 

103



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

que experimentan los actores sociales en su vida escolar cotidiana.

La investigación cualitativa de corte etnográfico, a veces realizada 
por profesores que observan sus prácticas docentes para mejorar-
las o para contribuir al desarrollo de las instituciones educativas, 
obliga a los diseñadores de política de curriculums a estar más 
atentos a la heterogeneidad y la complejidad de las interacciones 
áulicas y escolares. 

Lo deseable sería en efecto, que los técnicos que diseñan políticas 
y programas educativos desde los centros, desde las capitales, es-
tuvieran más atentos a esa enorme complejidad y heterogeneidad 
regional, y que en efecto permitiera que ese curriculum o esas políti-
cas fueran usadas en un sentido más flexible, según las circunstan-
cias y la propia creatividad, que sería un reconocimiento de lo que 
en efecto acontece en la vida cotidiana de las aulas. 

Por lo demás, pienso que un diseño mixto de investigación que 
combina tanto elementos cuantitativos como cualitativos es la mejor 
forma de acometer este tipo de problemas, de diseños más com-
plejos, atentos a la enorme heterogeneidad de las escuelas de los 
diferentes niveles educativos. 

La experiencia nos indica que no necesariamente un buen profesor 
es un buen investigador y viceversa, pero creo que eso es parte de 
los retos de la figura de profesor-investigador que están orientados 
a que uno enseñe en las aulas aquello que investiga y lo deseable 
es que esto acontezca desde la educación básica hasta posgrado, 
que estemos enseñándoles a nuestros estudiantes no solo aquél 
conjunto de  contenido que consideramos imprescindibles, que nos 
haga iguales y convivir juntos con nuestras diferencias, sino además 
que actualice cotidianamente según los problemas emergentes de 
la vida social y de la propia vida educativa a nuestros estudiantes 
para poder irlos enfrentando conjuntamente a lo largo de sus trayec-
torias escolares y sociales. 

Es deseable evidentemente que sobre todo en la educación supe-
rior y en los posgrados, quienes se hagan cargo de la formación 
de los estudiantes no solo sean profesores experimentados en su 

104



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

oficio y en su desempeño profesional, sino que estén actualizados 
y que enseñen aquello que están llevando a la práctica o que están 
investigando, es muy difícil, porque generalmente la construcción 
de perfiles de docente e investigadores están sujetos a una inves-
tigación creciente, es decir, las políticas de educación superior y 
de ciencia y tecnología exigen cada vez una mayor especialización 
que hace imposible un desarrollo profesional y equilibrado, es decir, 
ser un buen investigador y un buen docente al mismo tiempo, que 
le enseñe a los estudiantes los resultados de la investigación, los 
procedimientos epistemológicos y metodológicos que se utilizaron 
para llegar a esos resultados, a veces los resultados son lo de me-
nos para nuestros estudiantes y lo que importa sobre todo es cómo 
se construyen esos datos, entonces volvería un poquito a lo que co-
mentamos hace un momento, una formación pluralista en métodos 
cuantitativos y cualitativos sería lo deseado para atender diferentes 
encargos escolares y extraescolares en la formación de nuestros 
estudiantes, pero si tuviésemos en ese caso que asumir una posi-
ción yo sería más proclive a recomendar darle predominancia a la 
enseñanza, a la investigación educativa cualitativa y particularmen-
te de corte etnográfico con el propósito de darle la palabra a los ac-
tores y observar qué dificultades están enfrentando en la dinámica 
del sistema educativo en el nivel donde se encuentran y a partir de 
las propias interacciones que están construyendo cotidianamente.

Entrevistador: ¿por qué realizar diálogos en educación desde la 
crítica?

José Alfredo: En principio, para no reproducir nuestro sistema edu-
cativo en las mismas circunstancias. Por supuesto que es importan-
te que funcione de manera adecuada, pero no de forma injusta, ni 
de forma desigual, entonces sí, en efecto, la educación sigue sien-
do el principal recurso capital para lograr cierta movilidad social, lo 
que implicaría vivir mejor que nuestros padres o nuestros familiares, 
se tiene que atender precisamente esas desigualdades y algunas 
injusticias que se experimentan a lo largo de las trayectorias esco-
lares. 

Entonces pienso evidentemente que, es en este caso necesario 
pensar cómo mantener integrado el sistema educativo, cómo ha-

105



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

cerlo más eficiente y funcional, pero al mismo tiempo es muy im-
portante observar ese conjunto de problemas que generalmente no 
se atienden cuando uno desarrolló una perspectiva tecnocrática , 
o sea más orientada a la planeación, a la evaluación sin tomar en 
cuenta dimensiones humanas como las emociones, los problemas 
familiares, los problemas económicos, las diferencias religiosas o 
culturales, la procedencia étnica, a propósito del multiculturalismo. 

Entonces, lograr establecer un equilibrio entre eficiencia e inclusión 
es el reto de los sistemas educativos contemporáneos. Es para-
dójico porque uno pensaría que deberían incluirse cada vez más 
aquellos que necesitan ser incluidos y sin embargo, nuestro sistema 
educativo premia a los que más saben, a los más aptos, lo lógico 
sería; “si esos ya saben, preparemos a los que no saben, a los que 
no son aptos” porque son los que requieren, porque eso va a tener 
consecuencias para la convivencia social, pero no, nuestros siste-
mas educativos siempre piensan en términos de indicadores, de efi-
ciencia, de calidad, y son poco sensibles a esos pequeños dramas 
y tragedias familiares individualizadas de quienes no pueden con-
tinuar sus estudios y tienen que optar por otro tipo de alternativas 
para incluirse socialmente.

Entrevistador: Bien, noto también en ti, una agenda ética, porque 
comentabas para evitar injusticias, para también evitar hacia las 
desigualdades, en ese sentido veo que si hay una preocupación del 
discurso en educación, pero ¿cuál es la mejor forma de manifestar 
las preocupaciones éticas en la educación? 

José Alfredo: Nuestras elecciones y posiciones respecto de este 
tipo de problemas tienen una dimensión ética, y para mí el decidir o 
tomar una posición a favor de quienes tienen dificultades para de-
sarrollar trayectorias en condiciones favorables implica un recono-
cimiento de derechos, aunque no los exigieran, estamos obligados 
a crear las condiciones de equidad que les permitan mantenerse en 
los sistemas educativos, incluirse socialmente, si en realidad quere-
mos aprender a vivir juntos.

Entonces, si la educación nos enseña a vivir y a convivir a pesar de 
nuestras desigualdades y diferencias, pienso que la tarea de quie-

106



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

nes trabajamos en los sistemas educativos, ya sea en la gestión 
institucional, en la administración escolar o directamente en los gru-
pos escolares, es hacer posible que se reconozcan los derechos 
de quienes interactúan en las escuelas independientemente de sus 
procedencias familiares, pero sobre todo, que desarrollemos pro-
gramas compensatorios, remediales y extracurriculares que les per-
mitan reducir esas desigualdades, porque a la larga el efecto de la 
reproducción de esas desigualdades y de esas injusticias terminan 
afectándonos a todos, no es algo que podamos posponer y decir 
lo vemos después, porque lo vamos a enfrentar en lo inmediato y 
eso es lo que acontece al final de cuentas, cuando reproducimos 
esas desigualdades pensamos que hay que demostrar ser el mejor, 
el más apto, el más competente, ser exitoso es generalmente aso-
ciado a triunfar sobre los demás, no hacer posible que los demás 
también desarrollen sus habilidades y sus competencias con el pro-
pósito de mejorar nuestra convivencia social.

Entrevistador: Evitar juegos de suma cero, en ese sentido.

José Alfredo: Claro, yo creo que lo dices muy bien, fuimos forma-
dos en la idea de los juegos de suma cero y hay juegos de suma 
variable donde todos podemos ganar, o sea que yo gane no sig-
nifica que tú pierdas y sobre todo quitarnos de la cabeza que los 
perdedores siempre tienen que perder. 

Me parece que esa forma tan evolutiva de pensar nuestras rela-
ciones con los otros puede tener consecuencias fatales, pasar por 
encima de los otros, usarlos como medios para conseguir nuestros 
fines, a la larga termina produciendo efectos en nosotros mismos 
que tienen que ver con nuestras emociones de soledad, de angus-
tia, de tristeza, de no reconocimiento, porque nos quedamos solos, 
no hemos construido la convivencia con los otros, no hemos hecho 
posible que los otros también se realicen, y al final esos son los 
principios que acompañan a la crítica ilustrada moderna qué con-
siste en hacer posible que los demás también sean iguales, que 
sean libres, que sean fraternos, de tal forma que nosotros podamos 
desarrollarnos en ese escenario. 

107



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Muy bien, te agradezco mucho José Alfredo que 
aceptaras esta invitación, ha sido una experiencia grata y enrique-
cedora por todas tus perspectivas, tu conocimiento, todo este baga-
je que tienes es invaluable para el proyecto que estamos constru-
yendo, que estamos delineando, así que te lo agradezco.

José Alfredo: Por lo contrario, muchas gracias por la invitación, a 
la orden. 

108



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Investigadora de la Universidad 
Iberoamericana, de profesión 
historiadora, con estudios des-
tacados en las Organizaciones 
Internacionales. Mujer que inició 
como académica a raíz de su in-
quietud por seguirse preparando 
para brindar una mejor enseñan-
za en el área de historia. Siendo 
estudiante del CIDE, le toca vivir 
de cerca situaciones bélicas por 
la convivencia con sus compa-
ñeros de distintos países latinoa-
mericanos durante el estudio de 
su maestría, esto le ha permitido 
sensibilizar y ampliar su visión 
crítica, principalmente en conflic-
tos sociales y el camino hacia la 
pacificación. Encamina sus inves-
tigaciones a las instituciones y or-
ganizaciones internacionales in-
tergubernamentales, procesos de 
toma de decisiones y cultura orga-
nizacional, así como, a los proce-
sos de intervención en acuerdos 
de paz llevados a cabo mediante 
organismos internacionales, deri-
vado de estas investigaciones ha 
logrado publicar diversos libros 
y artículos. Formando puentes, 
cruzando fronteras y derribando 
murallas, es como ha logrado 
consolidarse como una gran aca-
démica, sin dejar de lado su parte 
humanista y pacificadora, con el 
fin de contribuir a la formación de 
estudiantes con un sentido analí-
tico y crítico.

Laura Zamudio González

109



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Bienvenida Laura.

Laura: Muchas gracias, un placer estar con ustedes.

Entrevistador: es un gusto tenerte aquí, para empezar Laura me 
gustaría preguntarte ¿cómo es que decides estudiar historia? y 
¿cómo logras el tono crítico en tu vida académica?

Laura: Bueno, pues mira, yo estudié para ser maestra de educa-
ción primaria y trabajé en la primaria alrededor de 6, 7 años; justo 
trabajando en la primaria con los niños me di cuenta que lo que más 
trabajo me costaba enseñarles era la historia, siempre les parecía 
aburrida, les parecía poco útil, les parecía cansada y yo sentía que 
no tenía el instrumental y tampoco conocimientos muy profundos 
de la historia para enseñarles una historia crítica, no solamente la 
historia formal que nos proponía el sistema educativo que venía en 
los libros: la historia de los héroes, la historia nacional que sirve 
para mantener al poder, legitimar al poder y al sistema político. En-
tonces, yo sentía que esa parte yo no la tenía bien trabajada y decidí 
estudiar la licenciatura en Historia en la UNAM, que fue para mí 
muy enriquecedora porque realmente pude ver lo que es la historia. 
La historia de los vencidos, la historia de los movimientos sociales, 
la historia de la crítica a los sistemas políticos, la crítica que va en 
contra de la educación como mecanismo y la historia como meca-
nismo para legitimar al poder. Entonces, me gustó mucho estudiar 
historia en la UNAM. Ahí tuve de todo tipo de influencias, incluso 
llegué a tener un profesor que era ruso y que formaba parte del 
partido comunista y entonces, pues era muy enriquecedor trabajar 
con el materialismo histórico, con toda la perspectiva marxista de 
la historia, la visión histórica marxista que es una visión teleológica, 
pero también es una visión de lucha, es una visión muy interesante, 
entonces, por eso estudié historia en la UNAM.

Entrevistador: ¿Por qué se enseña una historia heroica en nuestro 
país, en lugar de una historia crítica?

Laura: Pues, porque la historia la escriben los que tienen el poder. 
La historiografía es una historia escrita por quienes tienen el poder. 
En el país así fue, desde el período colonial se vino trabajando esa 

110



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

historia, esa historiografía también y se consolidó con la Revolución 
Mexicana y el encumbramiento del Partido Revolucionario Institu-
cional, quienes ensamblaron toda esta estructura de legitimidad del 
poder. Entonces, por eso la historia, que fue la primera lección que 
me enseñaron a mi; la historia la escriben los vencedores no los 
vencidos, entonces esa fue la primera lección que me quedó gra-
bada.

Entrevistador: ¿Cómo pasaste de seguir el texto a ser crítica frente 
al texto?

Laura: Bueno sí, sí me cambió la vida la influencia de mi maestro 
que venía de Rusia, si tuve una época de mucha lectura de textos 
marxistas, sí me fue muy atractivo el planteamiento, aunque tam-
bién tenía yo profesores mucho más conservadores que también 
nos daban la otra versión, por ejemplo, leíamos bastante a Octavio 
Paz, la Revista Vuelta, entonces era una versión completamente 
diferente del comunismo real, del socialismo real. También, nos ha-
cían ver lo que de facto significaban esos sistemas reales del so-
cialismo, no era siempre lo que planteaba la teoría del materialismo 
histórico y del proyecto del comunismo de Marx y Lenin. Entonces, 
creo que tuve una visión, así como bastante equilibrada, porque 
también leíamos mucho la literatura de los conservadores mexica-
nos; de Lucas Alamán, entonces, también tenía esa visión mucho 
más conservadora, y de los pensadores mexicanos también de la 
época. Fue una época de mucha definición para mí en este periodo, 
fue muy atractiva la posición del materialismo histórico sobre todo 
para entender la realidad, para desmenuzar, luego reconstruirla, la 
tesis, antítesis, síntesis, esta visión metodológica, entonces me sir-
vió bastante para eso creo yo.

Éramos muy jóvenes en la UNAM y con este tipo de profesores, 
pues nos invitaban a las marchas y siempre estaban criticando el 
sindicalismo, la posición del gobierno frente al sindicalismo en Mé-
xico, en América Latina. Después, estudié la Maestría en Economía 
y Política Internacional, tuve una cantidad de compañeros que eran 
de Sudamérica, Cuba, Centroamérica, que venían de haber vivido 
revoluciones, la revolución Nicaragüense, la revolución en El Sal-
vador, les había tocado vivirlas, a sus familiares, entonces pues sí, 

111



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

también fue una experiencia muy rica. Creo que esa parte también 
de conocer personas que les había tocado vivir de cerca estos mo-
vimientos revolucionarios también fue aleccionadora para mí, y me 
generó un poquito de cautela, al final de cuentas también sobre el 
socialismo real. Si lo idealicé, si llegué a idealizar estas sociedades 
en mi periodo universitario.

Después me llamó mucho la atención la revolución de El Salvador 
y en el proceso de pacificación de este país, sobre todo por dos 
compañeros salvadoreños que estuvieron conmigo en la maestría 
y, pues recuerdo haber vivido muy bien esa revolución. En  1979 fue 
cuando entró el movimiento revolucionario en la capital del Salvador 
y ellos lloraban, no, no fue en 1979, fue después, fue más adelante, 
en 1990 o 1991 cuando entra el movimiento a la capital, ellos es-
taban conmigo y a mí me tocó vivir su angustia y la situación que 
estaban pasando sus familias y los resultados de la revolución; que 
tampoco lograron mover la élite política y cambiar al partido políti-
co, ni construir una nueva sociedad de tipo capitalista como ellos 
querían, quedaron en resultados muy matizados. Al final fue una 
revolución que logró básicamente incorporar la izquierda y la ex-
trema izquierda al sistema electoral salvadoreño, no lograron más 
que eso, no lograron cambiar el poder, sustituir el poder, no logra-
ron todo lo que planteaban, y si fue un costo familiar, personal muy 
grande. Entonces, si me matizó bastante, esos movimientos los viví 
más de cerca por las personas que vivían conmigo.

Entrevistador: bueno, has mencionado dos grandes temas; el 
poder como objeto de estudio, pero por otro lado los procesos de 
pacificación, que de hecho son un tema dentro de tu obra, ¿cómo 
relacionas estos temas?

Laura: Bueno, yo cuando estudié la maestría en Economía y Po-
líticas Internacionales en el CIDE, en esa época me tocó vivir to-
dos estos procesos y conocer a todas estas personas y a partir de 
ahí, para mí, era muy importante entender cómo transitas de una 
situación de conflicto o de alto nivel de violencia a una situación 
de menor nivel de violencia, y si es posible a una pacificación du-
radera, estable. Entonces, ese proceso de transición, para mí, es 
muy importante porque no solamente aplica para cuando un pueblo 

112



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

vive una revolución y después entra en un proceso de paz. El tema 
social me interesa, incluso hoy como en México, como nuestra so-
ciedad, donde hay altos niveles de violencia, la pregunta es cómo 
trancisionamos a una sociedad menos violenta. Entonces, esa ha 
sido una pregunta para mi muy importante y quiero estudiar ese 
proceso de transición. 

Como mi maestría era en economía y política internacional, lo hice 
desde instituciones internacionales, el papel de actores internacio-
nales en estos procesos de transición del conflicto a la paz. A eso 
me he dedicado los últimos años, a tratar de entender las interven-
ciones de actores internacionales en procesos internos; ya sea de 
corrupción, procesos de estabilidad o pacificación, porque creo que 
es relevante. Lo que yo he trabajado y lo que he descubierto tiene 
que ver mucho con la organización, la coordinación de los actores, 
el diálogo político, todo eso son elementos importantísimos, incluso 
la educación de los actores sociales es importante en esos pro-
cesos, porque tú no puedes transicionar de una sociedad violenta 
a una sociedad estable si no hay mecanismos de búsqueda de la 
verdad, de justicia transicional, pero también, de un nuevo paradig-
ma de vida, de un nuevo paradigma de sociedad, donde tienes que 
educar para que la gente se reconcilie, tienes que generar entornos 
que permitan la reincorporación de quienes combatieron, tienes que 
regenerar mecanismos del tejido social y hay mucho de educación 
ahí en estos procesos.

Entrevistador: Laura, el programa se llama Corderos y Leones: 
Diálogos Críticos en Educación, la pregunta que tenemos es; 
¿cómo pasas de cordero a león en lo académico?, refiriéndome al 
paso que das de leer el texto, de disfrutar el texto, de seguir el texto, 
al momento en que te posicionas frente al texto, es decir, tienes una 
visión crítica frente a la realidad. Hablo del texto, no necesariamente 
como un libro, sino de la realidad social.

Laura: Bueno, yo creo que primero tienes que entender el texto, 
porque no es lo mismo leerlo que entenderlo, y eso es lo que me 
pasa mucho con mis estudiantes, que les pido que lean un texto y 
lo leen, pero cuando empiezas a discutir con ellos resulta que no 
lo entendieron. Para mí, lo primero es entender un texto, y para en-

113



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

tender un texto hay que desmenuzar, hay que entender que todos 
los textos tienen un componente, una estructura, siempre hay una 
intención o un actor con una intención, siempre hay una pregunta 
y siempre hay un argumento. Entonces, en la medida en que tu 
entiendas que estos tres componentes están presentes en un texto, 
podrás ir mapeando para dónde hacia dónde se están moviendo tus 
actores, qué es lo que están proponiendo y cómo te posicionas fren-
te a ellos. Los otros dos elementos del texto son: cómo lo abordas; 
tu teoría, y la metodología; cómo lo aplicas. Entonces, yo siempre 
insisto en que para comprender críticamente la realidad tienes que 
entender la realidad, y la realidad está estructurada, no es una rea-
lidad así contingente; está estructurada, hay actores con intereses 
que se hacen preguntas, que proponen resolver esas preguntas, 
esos problemas, y que tienen una propuesta con base en un acer-
camiento teórico y una visión metodológica. Creo que eso es crítico, 
entender eso, para poder mapear todo esto.

Entrevistador: En ¿qué momento inicias con tu visión crítica?

Laura: Sí, bueno, yo creo que fue sin duda a partir de mi acer-
camiento con el materialismo histórico, el planteamiento marxista, 
que es un paradigma diferente, una visión diferente. Luego, quizá, 
históricamente me marcó el fin de la guerra fría por los temas que 
yo trabajo, el fin de la guerra fría fue clave para mí, en 1989 la caída 
del muro de Berlín, el fin o el principio del fin del socialismo real, 
la llegada de la democracia, las transiciones de la democracia de 
estas sociedades para mí fueron clave, porque sobre todo eso, el 
cuestionamiento otra vez a ese paradigma, esa visión que no se lo-
gró establecer en la realidad fue importante para mí. Los textos, los 
debates aquellos de Francis Fukuyama sobre el fin de la historia, el 
de Huntington sobre el choque de civilizaciones, todos estos deba-
tes a nivel civilizatorio, de modelos y paradigmas de sociedad y de 
desarrollo fueron también muy importantes para mí, para adoptar 
una posición.

Entrevistador: ¿Cómo complica a un estudio crítico, la falta de lec-
turas plurales?

Laura: Si hay un trade off que le das más peso a pluralidad o, le 

114



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

das más peso a una visión más singular, pero eso pasa siempre en 
la realidad, te lo encuentras todo el tiempo; este trade off de más 
libertad o más igualdad, más eficiencia o más legitimidad, o sea 
quienes estudiamos organizaciones y tratamos de aproximarnos a 
la realidad a través también de estas organizaciones, siempre hay 
este trade off, o sea a qué le das prioridad. Entonces, yo creo que 
eso es parte también de la realidad en la que vivimos, no creo que 
haya solución, es insalvable y tenemos que empezar por asumir 
que existe. Te vas a posicionar también en esa posición, en ese 
trade off, no me parece que lo podamos resolver por lo pronto, pero 
sí estar consciente que es un trade off.

Entrevistador: Laura, pensemos que tenemos como responsabili-
dad académica establecer diálogos en educación desde la crítica, 
¿cuál consideras que debe ser su finalidad?

Laura: Pues, yo creo que tendrían que dirigirse a ayudarnos a en-
tender toda esta situación muy nueva en la que estamos, que tiene 
que ver con esto de la post verdad, el desarrollo de las tecnologías 
y la comunicación, por un lado, son muy buenos, pero por otro están 
generando muchas dificultades para entendernos como sociedad. 
Yo creo que, esta discusión entre saber identificar y leer la realidad, 
entender cuándo se están construyendo argumentos que no tienen 
un sustento real, sino que se construyen para otras finalidades, por 
otras razones, creo que es muy importante. Yo estoy sintiendo a mi 
generación de estudiantes muy perdidos entre tanta tecnología y 
entre tanta información, pero también en esta discusión de la post 
verdad en donde ya no sabes, bien a bien, quien tiene la razón, cuál 
es el argumento más fuerte, porque todo se construye, y en oca-
siones, es una construcción endeble, pues no se conocen o no se 
dicen los efectos que van a tener las políticas que se van a seguir, y 
no se conocen los efectos de las decisiones que se están tomando. 
Siento que estamos inmersos en un remolino de gran discusión, 
de mucha información, de muchas opiniones, de pluralismo, don-
de todo mundo tiene y afirma tener derechos, donde todo mundo 
plantea que hay que incluir, hay que ser inclusivos, pero, al final hay 
un trade off y estamos en una situación muy complicada. Yo creo 
que nos tendrían que ayudar a leer mejor la realidad para entender 
estos debates del momento de la post verdad, de la vuelta de los 

115



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

populismos, de la vuelta de los nacionalismos y de todos estos te-
mores que hoy tenemos, tienen que ayudarnos a tener, quizá, más 
certidumbre.

Entrevistador: Entiendo, sería comprender las relaciones y la co-
municación en sociedad.

Laura: Totalmente, y más ahora que las nuevas generaciones traen 
el celular y todo el tiempo tienen información a la mano, pero, mu-
chas veces no saben cómo manejar esa información, no tienen una 
posición crítica, no saben cómo construir esa posición crítica, a lo 
mejor tampoco nosotros como profesores hemos sabido desarrollar 
esa posición crítica. Yo lo que veo con mis estudiantes y que me 
cuesta mucho trabajo es darles estructura, que tengan estructura y 
un pensamiento lógico; A genera B, y por qué A genera B, entonces 
esa parte muy básica cuesta mucho trabajar con ellos cuando tie-
nen tanta información, porque para ellos A no genera B, A genera 
C, o D, o Z. Hay tanta información que no saben cómo manejarla. 
Entonces yo creo que eso, la tecnología, es de cuidado, es impor-
tantísima, pero debemos de cuidarla.

Entrevistador: Creo que ese también sería un elemento clave en 
la pedagogía para platicar sobre los dispositivos educativos que es-
tamos ocupando, por ejemplo, esa visión de competencia tal vez 
no está ayudando a la educación para la paz o a los procesos de 
pacificación ¿qué piensas?

Laura: Yo creo que es muy importante. Fíjate, en el caso de Ruan-
da, cuando el genocidio en Ruanda, en 1994, fue como su nombre 
lo indica, un proceso histórico espantoso, en un mes murieron casi 
100 mil personas de una etnia y de otra. El proceso que vino des-
pués de toda esa situación de reconciliación ha sido educativo, han 
construido sistemas educativos de reconciliación, han construido 
mecanismos justo para que los niños puedan recuperar su socie-
dad y recuperar sus lazos a través de procesos educativos y han 
sido muy exitosos, al grado tal que hoy Ruanda participa como un 
actor de pacificación, ofrece actores de pacificación. Y hoy los pro-
cesos de pacificación no son solo con soldados o cascos azules 
de Naciones Unidas, hoy también es con civiles, con personas de 

116



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

organismos de la sociedad civil que ayudan a estos procesos de 
reconstrucción porque se requiere aprender a reconocer al otro, 
a incorporar al otro, a compartir con el otro. Colombia también es 
un caso emblemático en América Latina porque efectivamente en 
América Latina una de las guerras más prolongadas que ha habido 
ha sido esta, y el proceso de pacificación en Colombia pasó por un 
desarrollo también innovador de mecanismos de reconstrucción, de 
rehechura de los guerrilleros con ciudadanos. 

Entonces, es un proceso de re-educación con familias, niños, sol-
dados, los tienes que reeducar también, sí es un proceso educa-
tivo, si necesitamos mucho que la educación atienda también los 
problemas de violencia, no solo el bullying, que es un problema que 
ya vemos en las aulas, sino estos otros problemas de violencia que 
están fuera de las aulas, los cuales tenemos cada vez más. Bue-
no, como mi visión es de internacionalista, los problemas nosotros 
los estamos viendo fuera de las fronteras, entonces, también tienes 
que educar a los sociedades a entender que hoy los problemas no 
los resuelves como país tu solo, tienes que cooperar con otros, tam-
bién tienes que re-educar a las personas en la noción de soberanía, 
en la noción de territorialidad, en la noción de que todo eso tiene 
que cambiar, porque necesitamos más cooperación transnacional, 
eso es lo que estoy yo viendo desde ese lado. 

Creo que la educación tendría que tener un eje en el tema de vio-
lencia y en los procesos de reconstrucción, llamémosle de solución 
de controversias o solución de conflictos, técnicas que se aplican a 
nivel internacional con buenos oficios, la mediación, la conciliación, 
el arbitraje, todo esto, pero para comunidades, para grupos locales, 
reconstrucción a través de mecanismos de conciliación, mediación, 
construcción comunitaria del tejido social y de paz social.

Entrevistador: Definitivamente, mencionaste un concepto clave, la 
cooperación. Educarnos para cooperar, porque la cooperación no 
se da de forma natural, pero tenemos una condición social, sin em-
bargo, no es común trabajarla en la formación universitaria.

Laura: No, es muy complicada formar la cooperación en casi todas 
las áreas, bueno en todas las organizaciones hay división, com-

117



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

petencia por recursos en las áreas, en las organizaciones y en las 
universidades quizá más, porque como ahí tú tienes un recurso, que 
es un conocimiento especializado, tienen personas capacitadas, es 
como, la administración, tienes que administrar a estas personas 
con estos conocimientos muy diversos entre las universidades, lo 
que sería el inter e intra-universidades.

Entrevistador: En ese sentido Laura, ¿cuál consideras es la agen-
da mínima para unos diálogos críticos en educación?

Laura: Yo creo que lo que se necesitaría, lo que tenemos que abor-
dar primero, tiene que ver con la estructura. Diría, cómo generamos 
estructura de pensamiento crítico, una estructura que posibilite un 
pensamiento crítico, esa para mí es la primera parte. Lo segundo 
creo, tiene que ver con lo que habíamos dicho, qué papel están 
jugando las tecnologías en estos procesos educativos y, por lo tan-
to, cómo abordamos y cómo aprovechamos, pero también cómo 
establecemos las alertas necesarias, las condiciones necesarias 
para que esto funcione. El tema de las tecnologías, el tema de la 
pluralidad, me parece que también, la inclusión y la transversalidad, 
todos estos son también componentes importantes de los diálogos. 
Tenemos que dialogar con todos, tenemos que dialogar con grupos 
indígenas, con personas que tienen diferentes orientaciones sexua-
les, con las problemáticas nacionales, locales, internacionales.

Entonces, la pluralidad en el sentido más amplio, no solo de las 
personas, sino también de los problemas. También la visión inter-
nacional de la educación, los problemas que estamos viviendo aquí 
en México los están viviendo también en Japón, la pandemia lo de-
mostró. Todos estamos enfrentando generaciones y realidades muy 
complejas, entonces la visión internacional en este diálogo me pa-
rece que también es muy importante. Yo diría esto: la estructura de 
pensamiento crítico, el papel de las tecnologías, el cómo manejar la 
pluralidad y sus trade off, la visión internacional, es decir, esta visión 
desde lo local hasta lo internacional está presente.

Entrevistador: Sí por supuesto, y si me lo permites, de acuerdo 
con lo que comentabas en tus primeras intervenciones, agregaría 
lo que comentabas, visibilizar las situaciones que están generando 

118



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

violencia, que no estamos conscientes de ellas y, desarrollar los 
mecanismos de pacificación, en el sentido de cómo enfrentarlos.

Laura: Identificar prácticas también, prácticas históricas o tradicio-
nales y culturales. Recuerdo haber leído alguna vez un libro del que 
perdí la pista y como me arrepiento porque no recuerdo el autor, 
era un antropólogo, pero hablaba del proceso de pacificación en 
Eritrea y Etiopía, en esta parte del cuerno de África. Hablaba del 
por qué las Naciones Unidas habían tenido una intervención fallida; 
fue muy iluminador para mi escuchar que las prácticas culturales 
tradicionales de pacificación estaban muy establecidas. Entonces, 
ahí, por ejemplo, eran comunidades que se reunían una vez al año, 
en una temporada muy particular bajo de un árbol, en la sombra, en 
las tardes, en un contexto ya muy establecido. Se reunían sólo hom-
bres al aire libre y comenzaban primero a discutir sus problemas, 
se enojaban por el robo de una cabra o un ave de corral, después, 
incluso utilizaban, no estoy diciendo que se deban incorporar, pero 
utilizaban hierbas y hongos, entraban en una fase más en modo 
de cordialidad, de relajación y después de varios días comenzaban 
a resolver sus problemas con mecanismos como el dar una hija, 
regresar dos gallinas y, claro cuando Naciones Unidas llegaba con 
sus prácticas, en edificios cerrados con participación de mujeres, 
en cualquier época del año, no funcionaban las cosas. Entonces, 
creo que también incorporar estas prácticas culturales y el trabajo 
con las comunidades, la flexibilidad, lo que decíamos, incorporar la 
pluralidad. 

Entrevistador: ¿Cuál consideras que debe ser el distintivo de estos 
diálogos críticos en educación?

Laura: La educación misma, tenemos que criticar la educación, el 
modelo educativo que estamos desarrollando. Yo cuando estudia-
ba en la normal recuerdo que me enseñaban que la educación me 
tiene que servir para resolver problemas, sino te sirve para resolver 
problemas pues algo está fracasando. Entonces yo creo que el mo-
delo educativo es cómo le estamos enseñando a los chicos a resol-
ver los problemas, que son problemas hoy muy difíciles, problemas 
perversos como le llama la literatura, cómo les ayudamos a resolver 
problemas como el cambio climático, las pandemias, la violencia, 

119



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

la corrupción endémica, estados fallidos, criminalidad trasnacional, 
cómo hacemos para que la educación resuelva o ayude a resolver 
esas problemáticas. 

Para mí la escala a esto es enorme y el modelo que tenemos no 
está funcionando porque es un modelo que sigue siendo muy tradi-
cional, en donde no hemos podido quitarnos de encima el tema de 
la educación memorística, no hemos podido quitarnos el tema de la 
educación nacionalista, entonces sí creo que la visión es cultural, 
aun cuando la propia cultura necesita dialogar también con otras 
culturas, no es que tengamos que volver lo nacional, lo mexicano, 
lo cultural, tenemos que dialogar con otros para resolver esos enor-
mes problemas que tenemos.

Yo diría otro modelo, cómo hacemos para que los chicos tengan vi-
sión del mundo, tienen que tener experiencias, de preferencia expe-
riencias en otras culturas, tener capacidad de diálogo, de escucha 
otras culturas, creo que eso es también muy enriquecedor, pues 
nuestro modelo tiene que ser un modelo que primero genere más 
cooperación y que enseñe más coordinación, ya que son diferen-
tes, también que enseñe más investigación. Creo que también la 
educación más importante es cuando investigas, cuando realmente 
investigas cómo resolver los problemas y te haces preguntas y tra-
tas de generar argumentos, desde una posición teórica aprendes 
mucho. Entonces sí, creo que podemos desarrollar nuestro modelo 
educativo con base en competencias, pero también orientados a 
procesos de investigación, a generar estos escenarios en las cla-
ses, que ellos puedan investigar y hacer su marco teórico.

Entrevistador: Totalmente de acuerdo, una crítica que lleve a la 
transformación, que tenga un objeto o un fin. En este orden de 
ideas, te pregunto; ¿cuáles podrían ser estas teorías donde apoyar-
se para iniciar estos diálogos críticos en educación?

Laura: Pues mira, yo lo que he visto, que me ha servido, creo que 
tiene que ver más con la Filosofía, más que con teorías o bibliogra-
fías en específico, creo que la visión filosófica en este momento es 
clave para entender la sociedad en la que estamos en la que nos 
estamos moviendo, yo creo que la filosofía. 

120



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

La Antropología me parece que es otra ciencia fundamental tam-
bién al menos en los estudios de pacificación en donde los antropó-
logos juegan un papel clave porque nos ayudan a entender cómo se 
hacen estas relaciones en las comunidades a partir de la práctica. 
Entonces, la filosofía y la antropología, aunque una está pensando 
en lo abstracto y la otra en la práctica, las dos me han funcionado 
bastante bien y, yo creo que también el trabajo que hace la teoría 
de las organizaciones a mí me ha funcionado sobre todo para esto.

Entrevistador: ¿La teoría de la organización?

Laura: Bueno, en mi caso me he encontrado con sociedades que 
están de acuerdo en cooperar, logran un acuerdo y están de acuer-
do en cooperar, pero luego cómo lo bajas, cómo lo conviertes en 
realidad, cómo lo armonizas.  Yo creo que la Sociología también 
ayuda mucho a darle forma a esta discusión, porque es una dis-
cusión incierta, entonces me parece que podría comenzar a darle 
forma a esta discusión.

Entrevistador: ¿hay una metodología, entendida como estructura, 
en los diálogos críticos en educación?

Laura: Bueno, creo que dependería de cada tema. La metodología 
ya llega, así como muy particular al tema, al fenómeno, que quieres 
trabajar, me parece que ahí más bien habría que tener una posibili-
dad de moverte en distintos escenarios, dependiendo de la proble-
mática. Entonces, por ejemplo, cuando se busca construir o educar 
a una sociedad para la lucha contra la corrupción y que quieres edu-
car a la sociedad a cambiar, una sociedad que está acostumbrada, 
que es tolerante a los fenómenos de corrupción y que quieres cam-
biar esa percepción y ese comportamiento de los actores tolerantes 
a favor de la corrupción. Naciones Unidas apoyó una organización 
a favor de la lucha contra la corrupción en Guatemala en el 2007 al 
2018, 2019 fue la CICIG, La Comisión Internacional Contra la Im-
punidad en Guatemala, y esa comisión apoyó en la lucha contra la 
corrupción desde dentro del país con expertos internacionales, des-
de dentro del país, con las leyes del país y con policías del país, fue 
una cosa híbrida que ayudó en la lucha contra la corrupción, bueno 
en ese caso la metodología que se aplicó para educar a la sociedad 

121



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

pues fue una metodología más de investigación, básicamente fue a 
través de procesos de investigación y de enseñarle a la sociedad 
que la corrupción se puede combatir a través de procesos técnicos, 
especializados y no se requiere de shows políticos. Entonces, por 
un lado, fue mostrar otras formas de hacer las cosas y por el otro 
lado involucrar a la sociedad en esquemas de diálogo, de discusión 
sobre los efectos que tenía la corrupción en sus sociedades, que las 
personas se dieran cuenta de lo importante que era apoyar la exis-
tencia del acceso y la selección de los jueces, la creación de nuevos 
tribunales, la creación de nuevas leyes, es decir, el ir educando a las 
personas a través de un proceso de vivencia. Entonces, son casos 
muy diferentes, ahí me parece que depende de cómo es el tema, 
cómo es el problema, pensaremos cuál será la metodología.

Entrevistador: ¿Por qué realizar diálogos críticos en educación en 
estos tiempos?

Laura: Es que la educación no tiene un periodo de vigencia, la edu-
cación se requiere todo el tiempo, se requirió para salir de las “cue-
vas” y ahora se requiere para regresar a las “cuevas” porque con la 
pandemia estamos regresando a ellas. Yo creo que la educación es 
parte intrínseca del ser humano, siempre estamos buscando apren-
der, aún las personas que no les gusta aprender están aprendiendo 
y buscan aprender porque es importante para sobrevivir, es impor-
tante para relacionarse, es importante para resolver problemas, es 
importante también para ser feliz, algunas personas también hace-
mos de esto nuestra forma de vida. 

Creo que sí es importantísimo discutir el modelo de educación que 
tenemos, porque la realidad se está moviendo aceleradamente, 
entonces, hoy todo tiene que cambiar muy rápidamente, nuestros 
paradigmas, nuestras aproximaciones, nuestras teorías, nuestros 
instrumentos, todo el tiempo tenemos que estar cambiando ace-
leradamente con la realidad, entonces, la educación siempre está 
en marcha con la realidad, por qué ahora, por qué ayer, por qué 
siempre; yo creo que es la misma razón, porque es fundamental 
para nuestra sobrevivencia también como especie, más ahora creo 
o ahora es mucho más visible que antes.

122



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Es momento de cerrar este diálogo que ha sido muy 
interesante y enriquecedor. Te agradezco mucho tu participación en 
esta entrevista.

Laura: Muchas gracias. Nos vemos pronto.

123



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Académica e investigadora con 
una visión crítica, quien disfruta 
del análisis con actitud proposi-
tiva. Mujer sobresaliente y desta-
cada en diversos ámbitos. Desde 
muy joven participó en las ligas 
estatales y nacionales de bás-
quetbol llegando a jugar en la pri-
mera fuerza nacional. Al mismo 
tiempo, fue una estudiante sobre-
saliente realizando dos licencia-
turas en ámbitos disímiles como 
son el derecho y la administra-
ción. Más tarde, se integró al po-
der judicial como defensora de 
oficio donde atendió cientos de 
casos y desarrolló una conciencia 
social. Por un lado, entendió las 
fallas y las trampas del sistema 
y, por otro lado, el valor del es-
tudio y su aplicación profesional. 
Posteriormente, como investiga-
dora del Sistema Nacional de In-
vestigadores (SNI) ha explorado 
campos del conocimiento poco 
comunes para la ciencia jurídica 
como son la filosofía de la cien-
cia, sociología y estudios orga-
nizacionales. Cabe destacar que 
es una ávida lectora de literatura, 
con más de 230 títulos al año. 

Rebeca Elizabeth 
Contreras López

124



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Me gustaría empezar preguntándote a partir de tu 
vida profesional y académica ¿en qué momento consideras dejas 
de seguir la teoría para asumir la postura crítica, para visibilizar si-
tuaciones que por alguna razón quedan ocultas?

Rebeca: En principio, hay que contextualizar las cosas, obviamente 
la generación en la cual yo estudié se caracterizaba por ser una 
enseñanza memorística sin mucha crítica, es decir, nosotros nos 
formábamos sabiendo, y esa era la concepción, que lo que se decía 
en el aula, lo que decía el profesor, era la verdad absoluta. Además, 
estudié derecho y eso pues aumentaba todavía más esa visión. En 
realidad, cuando empecé a ver las cosas en sentido distinto fue 
cuando estudié mi primera maestría, y no porque la maestría fuera 
un programa con esa visión, sino que tuve un sólo profesor que fue 
el que me cambió totalmente la visión, no solo de la perspectiva del 
derecho penal sino de la vida misma.

Sin comprenderlo del todo, ese profesor en realidad me enfrentó 
a muchas creencias, a muchos de esos aprendizajes que yo tenía 
como válidos y que ahí me di cuenta de que había muchísimas otras 
posibilidades. Él tenía una formación desde la escuela de Frankfurt, 
muy crítica, incisiva y en ocasiones irónica, pero verdaderamen-
te siento que ahí fue donde ya me di cuenta de que todo lo que 
había aprendido no me servía de mucho. ¿Cuál fue el problema? 
que además me gustó y me atrajo mucho esa situación, pues el 
problema es que yo he vivido una dualidad en el ámbito del dere-
cho con una manera de trabajar, incluso con una actitud tradicional, 
cerrada, dogmática en ocasiones, porque ese es el ambiente en el 
cual me desarrollé, pero nunca me sentí a gusto. Nunca encontré mi 
lugar, fue entonces cuando me acerqué a otras disciplinas, a otros 
especialistas, a entablar diálogos desde otras perspectivas, pero 
siempre ha existido un enfrentamiento en ese sentido, en el ámbi-
to jurídico, al menos en nuestro entorno cercano, no es bien vista 
la crítica. Y no estoy hablando de una crítica destructiva o que no 
esté aportando, sino incluso la propia discusión es bastante difícil 
llevarla a cabo. Entonces sí, he vivido en esa especie de dualidad, 
una doble personalidad, en el ámbito académico que me ha llevado 
a explorar otros temas, otras visiones, otra manera de entender las 
cosas, y yo me traigo al derecho en esa diversidad de visiones. 

125



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: ¿En qué momento consideras, a partir de la expe-
riencia que nos cuentas, dejas de ser cordero para empezar a ser 
león? en el sentido de tener la actitud crítica. Esto te lo pregunto 
para empezar a caracterizar la crítica.

Rebeca: Bueno creo que nunca seré un león, eso tengo que de-
cirlo, en un sentido depredador que se come a los otros y que los 
nulifica, más bien mi visión es distinta, creo en los liderazgos y creo 
que sí se debe tener ese liderazgo en muchos ámbitos de la vida 
y en los grupos de trabajo, pero que finalmente esos corderos en 
realidad son, no sé si personas, pero sí son elementos que hay 
que tener en cuenta, que hay que darles voz, que tienen que estar 
presentes. Por tanto, cuando me transformé en uno y otro, sincera-
mente creo que nunca he sido una persona pacífica en términos de 
conocimiento porque siempre he manifestado mis opiniones, siem-
pre he manifestado mis inconformidades y eso no es fácil, es difícil 
plantearlo. Yo decía hace rato, bueno en realidad cuando empiezas 
esa crítica, y vuelvo otra vez al tema de mi generación porque es 
importante, se hacía una crítica muy destructiva, una crítica que 
muchas veces era criticar por criticar, pero sin llegar a construir a 
partir de esa crítica. Posteriormente, me involucro con toda esta 
visión más metodológica, me interesa mucho la metodología de la 
investigación, la filosofía de la ciencia y de manera pues más libre, 
porque no fue en mi formación disciplinar, digámoslo así, me em-
piezo a adentrar en esos temas, a comprender ciertas cosas, más 
recientemente reflexiono sobre el pensamiento complejo, la idea de 
transdisciplina, y ahí es cuando doy este cambio y ese salto hacia 
una visión verdaderamente crítica, en un sentido pues mucho más 
profundo. Ya no es esa visión de que esto no me gusta y lo desecho, 
sino enfocada en ver qué, porqué, cómo y dónde se puede aplicar. 
Hoy en día a través de la complejidad puedo ver, ahora con el en-
cuentro hacia los estudios críticos, veo incluso un camino que se 
tiene que recorrer para abordar la crítica, en un sentido mucho más 
profundo, mucho más sistemático, pero además con resultados que 
puedan ser aplicados en la realidad. Entonces, creo que mi trans-
formación, salvo ese primer momento que puedo señalar de ese 
curso que llevé con este profesor, dónde si fue un impacto brutal 
el entender cosas y el poder comprender que eso que yo pensaba 
que era cierto, y que se aplicaba al cien por ciento, pues era una 

126



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

visión equivocada. Después ha sido muy paulatino, ha sido incluso 
confuso, hay muchos elementos que tuve que ir aprendiendo en el 
camino, formalmente nunca lo tuve o lo llevé a cabo en una educa-
ción formal y eso fue lo más difícil. Hoy las nuevas generaciones, 
me parece, tienen una ventaja, porque ya desde que empiezan a 
formarse se pueden empezar a formar con este pensamiento más 
sistemático, más profundo, más de sentido.

Entrevistador: Claro y para cerrar esta parte, tú tienes una vasta 
obra que se dirige mucho a la parte del derecho penal y que has 
transitado también con este pensamiento, es decir, encontramos 
que en tus primeras publicaciones eres dogmática, pero en tus últi-
mos libros encontramos posicionamientos críticos. ¿Cómo podrías 
caracterizar esta transición en tu obra escrita? 

Rebeca: Bueno, otro de los problemas que he tenido cuando digo 
que yo no encontré, y no he encontrado, mi lugar en el ámbito ju-
rídico es precisamente en ese sentido. En muchas ocasiones a mí 
se me cuestiona el que tenga interés por tantos temas diversos, el 
que quiera relacionar cosas que aparentemente podrían no tener 
relación, yo estoy en desacuerdo, pero mi visión siempre es muy 
contextual, muy global de los problemas y entonces, cuando estu-
dio al derecho penal desde esa visión dogmática, que es realmente 
mi área de especialización, no puedo dejar de pensar, por ejemplo: 
que en las políticas públicas se piensa que aumentar las penas y 
ser mucho más riguroso en el ámbito penal, va a resolver los pro-
blemas de seguridad, lo cual es una falsedad, lo cual no ocurre 
de esa manera, y entonces desde mi visión, digo: -sí, tengo que 
estudiar la dogmática penal pero también hay que estudiar qué está 
pasando en esa realidad y cómo es que esa visión sobre la seguri-
dad, la prevención del delito y la disminución de la violencia empata 
o no con estas visiones dogmáticas-. Entonces, en las versiones 
más actuales de las teorías que estudian estos fenómenos, y solo 
lo pongo como ejemplo, por supuesto que van a su encuentro y por 
supuesto que están presentes, pero cuando yo empiezo a hacer 
distintas obras, libros, artículos sobre una temática tan variada de 
cosas pues si se me ha cuestionado, y ahora que estoy trabajando 
cosas mucho más amplias y transdisciplinares se me cuestiona el 
no trabajar sobre una línea de investigación cierta y cerrada. Por 

127



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

ponerlo como ejemplo, en ocasiones, en la facultad de derecho de 
la Universidad Veracruzana, trabajamos por áreas de conocimiento, 
academias, para guiar la formación de los estudiantes, entonces, 
he realizado propuestas diciendo que las academias no deben ser 
disciplinares, las academias deben integrarse a partir de una visión 
de fenómenos complejos, con distintos elementos que nos permitan 
entender lo que ocurre en la realidad. Y es puro sentido común, he 
dicho que la academia de derecho penal debe estar junto a la aca-
demia de derecho procesal penal porque no puedes trabajar lo sus-
tantivo y lo procesal de manera separada, y tan solo esa propuesta 
que yo digo que es hasta de sentido común, ni siquiera se discute, 
es imposible que se acepte en esas visiones cerradas. Entonces, 
ha sido complicado, a veces ha sido un camino bastante solitario 
porque no he encontrado esa posibilidad de trabajar en el derecho, 
si la he encontrado en otras disciplinas con otros compañeros, en 
otras áreas. 

Entrevistador: En tu opinión, ¿cuál es el fin de establecer diálogos 
en educación, desde la perspectiva de lo que conocemos como es-
tudios críticos?

Rebeca: Bueno, primero hay que decir algunas cosas; ¿para qué 
queremos hacer diálogos críticos? para discutir la base misma de 
los modelos educativos, la base de las propuestas curriculares, esa 
sería una vía, un camino y creo que todas pueden estar presen-
tes, otra es para formar a los estudiantes en una visión crítica, otra 
incluso, para elaborar materiales y realizar textos que finalmente 
con esa visión crítica sirvan de apoyo a la formación. Pensando en 
esas tres visiones, yo creo que ahí se da la respuesta en sí misma. 
La primera que tendríamos que trabajar sería las bases mismas de 
la educación, ¿para qué hacemos diálogos críticos? para entender 
que hay visiones dominantes en el mundo, pero que las visiones 
emergentes son importantes y que en muchas ocasiones cuando 
formamos a los estudiantes, cuando formamos a los individuos, si 
no tomamos en cuenta su propio contexto, su propia situación, sus 
propias carencias, es muy difícil que avancemos en su formación. 
Si nuestros modelos educativos son de avanzada, son de primer 
mundo, son efectivamente buscando la excelencia, la calidad de la 
educación, pero frente a nosotros estamos en un ambiente distinto, 

128



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

en un ambiente donde la propia alfabetización es un problema, don-
de las carencias económicas son un problema para el aprendizaje 
y el aprovechamiento en la escuela, pues estamos ahí teniendo una 
fractura que nos implica un problema a la hora de cumplir con los 
fines de la educación. Yo creo que por eso hay que tener esa visión 
crítica en un primer sentido, ir a las bases, ir a los fundamentos, 
discutirlos, entenderlos, contextualizarlos y situarnos en un aquí y 
ahora para planear y construir. En los otros ámbitos es indispensa-
ble, ya que una investigación sin visión crítica no es investigación, 
porque se convierte en una reproducción de conocimientos, en una 
compilación de cosas, en una repetición de ideas, que finalmente 
pues eso si nos ayuda a lo mejor a sistematizar, a ordenar, a cono-
cer, pero no a avanzar en el conocimiento. 

Entrevistador: Claro, David Arellano exponía de manera muy clara 
que lograr un objetivo implica normalmente abrir la puerta de otras 
situaciones.

Rebeca: Y cerrarla también.

Entrevistador: Rebeca ¿cuáles consideras son los grandes temas, 
la agenda,  los temas trascendentes que se tendrían que abordar, 
en los diálogos críticos en educación?

Rebeca: Bueno los temas son diversos. Algunos que no son míos 
digamos, vienen detrás de algunas lecturas, tienen que ver con es-
tudiar autores clásicos que originalmente son autores críticos en 
su tiempo, en su momento, en su época, pero que posteriormente 
no llegan a desarrollar ya plenamente estos planteamientos y, en-
tonces muchas veces cuando estamos haciendo investigación los 
traemos a la investigación, los traemos a la discusión, pero ya en 
realidad lo que traemos de esos autores no es una visión crítica, 
sino es una visión que ya se ha, voy a decirlo así, pues normalizado, 
naturalizado y entonces creo que tendríamos que regresar a visitar 
a esos autores clásicos, esas ideas tradicionales, pero ya con esta 
perspectiva actual, diría desde los estudios críticos, más sistemáti-
ca, mucho más acabada en términos metodológicos. Otro aspecto 
que me parece sustancial, que a mí en lo personal me interesa mu-
chísimo, es el que tiene que ver con la  discusión epistemológica de 

129



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

las bases de la ciencia y de las bases de la evaluación de la ciencia, 
ya que nos dedicamos a la investigación, estamos expuestos, y lo 
voy a decir de esa manera, a una visión pues muy cerrada, métrica, 
lineal, de la evaluación que se hace del propio conocimiento cien-
tífico y eso está generando no solamente muchas problemáticas 
regionales, locales y particulares, sino también inconformidades 
de forma importante, y otro elemento más, que ahora lo traigo a 
colación, es una visión desde ciertos sectores y desde ciertos ele-
mentos que tienen que ver sobre todo con sectores marginados, 
sectores vulnerados, que generalmente no están en esa discusión. 
Entonces, tenemos que partir que la crítica se centra en entender y 
refutar esas grandes visiones de lo que sea que queramos discutir, 
desde una sola perspectiva, desde un solo posicionamiento, y en-
tonces lo que tenemos que hacer es abrirnos críticamente a otras 
perspectivas, a otros posicionamientos y a otras visiones, así sean 
totalmente contrarias y enfrentadas a aquello que hemos conside-
rado como la gran narración de la historia. 

Entrevistador: Si, es claro esto que comentas, recuerdo que tú se-
ñalabas no solo aquello que está oculto sino omitido, pues aquello 
que se omite necesitamos sacarlo a la luz, en este sentido pregun-
tarte, ¿qué es lo que caracteriza un proyecto de investigación que 
se interesa por la parte social desde la perspectiva de los estudios 
críticos en educación?

Rebeca: Bueno, yo creo que hay que ir a los fundamentos y voy a 
explicar esta idea. Yo jugué básquetbol durante muchísimos años y 
cuando llegué un nivel muy avanzado, teníamos ya jugadas prefa-
bricadas en la cancha, con una manera de entender el juego y una 
manera de entender la comunicación entre las jugadoras, y lo que 
nuestra entrenadora siempre nos decía es que hay que regresar a 
los fundamentos. Tú no puedes tener esa idea sofisticada, en este 
caso estoy hablando del deporte, si antes no aprendes a mover la 
pelota, aprendes a rebotar, aprendes a caminar, aprendes a correr, 
entonces, yo creo que en los estudios críticos es algo similar, tene-
mos que regresar a esas bases, a esos fundamentos. Lo primero 
que tenemos que entender es que al estudiar críticamente las cosas 
el poder es un elemento fundamental, la visión política de los fenó-
menos siempre va a estar presente y hay muchísimos autores que 

130



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

lo han trabajado desde distintas perspectivas. Esa idea del poder; 
a mí me encanta la visión de Foucault con la idea de la microfísica 
del poder, que en cualquier relación y en cualquier situación siem-
pre va a haber una dominación de unos sobre otros y creo que de 
ahí viene también la idea de este título de los “Leones y los Corde-
ros”. Entonces, ese poder y esa dominación van a estar presentes 
y si nosotros omitimos ese análisis y ese estudio pues entonces en 
realidad no estamos haciendo crítica. Podemos criticar hoy en día 
muchos de los elementos, decisiones que se van tomando incluso 
propuestas específicas de leyes, de políticas, de programas, pero 
sí no nos vamos a esa base, a ese fundamento, a entender eso que 
se omite, a entender eso que no se dice pero que está ahí clara-
mente presente, pues entonces no podemos hacer estudios críti-
cos. Hablando de esta idea de lo que se omite, hay algún texto que 
habla de las voces del silencio sobre todo pensando en la idea de 
las víctimas, las víctimas de violencia, las víctimas de delitos, que 
finalmente ese silencio lo que nos está diciendo es que no se está 
tomando en cuenta su propia condición de personas, que se está 
vulnerando su dignidad humana solo porque no las escuchamos, ya 
luego por todo lo demás, pero solo porque no las escuchamos. Ahí 
hay un problema que tenemos que entrar a ver y a visibilizar y cada 
uno en su ámbito de estudio entender de qué manera esto está 
ocurriendo, bueno ahora estamos en México y sabemos que acá los 
temas de violencia son muy fuertes, pero sí nos vamos al ambiente 
educativo dentro del aula, también en las relaciones escolares se 
da este problema.

Entrevistador: ¿Qué perspectivas teóricas son pertinentes para 
fundamentar los estudios críticos en educación? 

Rebeca: Bueno a mí me parece que, primero esa visión del mar-
xismo, materialismo histórico y el materialismo dialéctico abren con 
un sentido muy particular, desde el punto de vista político e incluso 
ético, pero abren la puerta a esa visión crítica, después la primera 
etapa de la escuela de Frankfurt nos da las bases, nos da unas 
bases que luego muchos autores han venido desarrollando y hoy 
en día dentro de los estudios críticos en cada área y en cada disci-
plina aparece ya esa visión que nos permite ir cuestionando cosas 
e ir resolviendo cosas. Yo lo he visto y lo seguiré viendo en este 

131



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

momento desde la complejidad, desde la visión de la interdisciplina 
con Rolando García. Y ¿por qué la complejidad?, porque me parece 
que nuestros problemas y fenómenos complejos necesitan ser es-
tudiados en ese sentido y en esa perspectiva integral-global, luego 
ya metodológicamente tenemos que hacer recortes y tenemos que 
ir a sistematizar cosas muy en concreto, pero sin perder esa visión 
general. Entonces, esa es la manera en que me parece que tene-
mos que ir enfrentando este reto. 

Entrevistador: ¿Cuál sería el papel de la metodología en los estu-
dios críticos en educación? y ¿qué metodología imaginas para los 
estudios críticos en educación? 

Rebeca: Bueno, yo creo que lo primero es contexto y situación. 
Tenemos que definir el contexto en el cual nos vamos a ubicar para 
hacer la investigación, segundo la delimitación conceptual, la deli-
mitación semántica, sin cerrarnos, o sea, no tenemos que traer esa 
conceptualización desde un autor, desde una teoría en específico, 
sino que ya en la investigación tenemos que establecerla, susten-
tar, fundamentarla, argumentar, pero que finalmente seamos fieles 
a esa visión y a esa situación que estemos analizando. Después, 
no tener miedo de usar distintas metodologías, distintas corrientes 
teóricas, si la coherencia y la visión de no caer en contradicciones 
es importante, pero incluso la contradicción y la paradoja como diría 
nuestro amigo Marcelino es bienvenida, es bienvenida porque nos 
permite ir entendiendo que no hay una sola narración, que no hay 
una sola manera de explicar, que finalmente hay una visión mucho 
más allá de lo sistemático y objetivo que tradicionalmente la ciencia 
nos está exigiendo y que podemos, a partir de cierta subjetividad, 
enriquecer la explicación, entender los fenómenos de mejor manera 
y empezar a avanzar hacia otro ámbito, diría yo, a otro nivel de expli-
cación mucho más acabado que los que ahora logramos.

Entrevistador: Las organizaciones empiezan a funcionar de acuer-
do con sus objetivos en la medida en que incorporan la contradic-
ción, la paradoja, a veces el sin sentido que se da, pero ¿de qué 
manera estos elementos se pueden incorporar en unos estudios 
críticos en educación?

132



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Rebeca: Bueno, voy ahora a utilizar la idea de Bachelard sobre 
los obstáculos epistemológicos, estar siempre atentos. Él dice que 
cuando empezamos una investigación dejemos a un lado todo lo 
que ya sabemos, todas esas ideas preconcebidas y nos adentra-
mos a una investigación con una frescura, con una manera, diga-
mos, nueva, si es que eso es posible de ver las cosas. Entonces, 
creo que son esos dos elementos, renovar siempre las miradas, 
pero además estar atentos y vigilar cuando nos sentimos muy a 
gusto, cuando entendemos cosas y encontramos respuestas pa-
rece que ahí había un problema, porque las respuestas son bien 
difíciles de entender y lo que hoy podemos encontrar y explicar en 
una situación específica, que en poco tiempo ya no será la respues-
ta satisfactoria, es un gran problema. Es un gran problema porque 
parecería que uno siempre está insatisfecho con las explicaciones, 
que siempre las explicaciones son parciales y nunca se agotan y 
pues creo que sí, que esa es la manera si uno quiere dedicarse a la 
investigación, esa es la manera de enfrentarse a esos retos. Cuan-
do yo me pare en un escenario y diga exactamente lo mismo dos, 
tres, cuatro, cinco veces, quiere decir no solo que no soy crítica, 
sino que ya no crezco, que ya se acabó mi tiempo y que necesito 
ver para otro lado.

Entrevistador: La última pregunta que tengo para caracterizar los 
diálogos críticos en educación, ¿por qué realizar diálogos en edu-
cación desde el enfoque de los estudios críticos?

Rebeca: Bueno, hay también muchas respuestas posibles. La pri-
mera que a mí se me ocurre fundamental es que en este grupo 
de investigación trabajamos profesores, investigadores sí, pero, y 
creo que nuestra primera responsabilidad es con nuestros estu-
diantes, es con esas personas que de alguna manera se acercan 
a nosotros para ser formados, para comprender, para desarrollar 
también investigaciones, para aprender a hacer investigación, y si 
nosotros somos pasivos, somos cerrados en cuanto a las posibili-
dades de objetos de estudios, de metodologías, de planteamientos 
de investigación, pues no le estamos dando lo que esos estudiantes 
necesitan, sobre todo estoy pensando, bueno, yo trabajo desde el 
nivel licenciatura, pero hasta el doctorado no les estamos dando lo 
que efectivamente pueden llegar a ser como investigadores, pero 

133



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

además lo que pueden aportar al conocimiento. Entonces, creo 
que un primer elemento es una responsabilidad ética que tenemos 
como profesores, pero un segundo elemento estético, que para mí 
siempre ha sido sustancial, porque eso te enriquece a ti mismo, te 
enriquece, si yo no disfrutara lo que hago, si yo no creciera cada 
día y entendiera cosas distintas de maneras diversas, realmente 
ya no haría investigación, entonces a mí me parece que esos dos 
elementos por si solos son suficientes. Y luego está también una 
responsabilidad social que tenemos cuando hacemos investigación 
de tratar de contribuir y de entender esas problemáticas específicas 
que de alguna manera están ahí para ser entendidas y estudiadas 
para contribuir, poquito, pero contribuir a ciertas decisiones y a cier-
tas explicaciones, que luego ya podrán ser tomadas en cuenta a la 
hora de solventar alguno de estos problemas.

Entrevistador: En tu opinión, ¿consideras que hoy en día la edu-
cación superior ha asumido un modelo educativo que forme a los 
estudiantes de manera crítica?

Rebeca: Sí y no. Yo creo que en cuanto al discurso y a la propuesta 
y a los fines sí, estamos pensando, si queremos que los estudian-
tes sean críticos, si queremos que los estudiantes efectivamente 
vean las visiones dominantes, las contrapongan, que entiendan ese 
elemento político que está siempre presente en la actividad de re-
laciones humanas, que comprendan la inequidad que existe hacia 
ciertos sectores, hacia ciertos grupos, hacia ciertas maneras de 
pensar, pero es muy distinto esa manera en que abiertamente se 
quieren hacer las cosas de lo que efectivamente pasa en las aulas, 
así sea un aula virtual. Hay que acompañar ese proceso formativo, 
en un nivel de aula, en un nivel de relación profesor-estudiante, fa-
cilitador-aprendiz, que nos permita entender que hay ese proceso y 
ese intercambio didáctico tiene que ser también modulado y tiene 
que ser también pensado en términos de una visión crítica. Yo hoy 
en día verdaderamente me sorprendo cuando trabajo con mis es-
tudiantes de licenciatura, porque pese a que acaban de salir de la 
preparatoria puedo trabajar con ellos planteamientos críticos, que 
no son críticas subjetivas, sino que son planteamientos que nos ha-
cen reflexionar a todos y que nos permiten ir entendiendo, en este 
caso otra vez en el ámbito penal, por las dinámicas que se están 

134



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

viviendo en nuestro país en términos de legislación, de violencia, de 
delito, entonces eso para mí es muy importante, es un aliciente para 
seguir trabajando en ese sentido. 

Entrevistador: ¿Cómo ves a la comunidad docente, a la que perte-
necemos, frente a una formación crítica?

Rebeca: Yo creo que hay que trabajar mucho, yo creo que ahí es 
donde está efectivamente el gran reto que tenemos que enfrentar. 
Otra vez, esta idea de las disciplinas es algo que tenemos que seguir 
trabajando y profundizando porque al menos en el ámbito donde yo 
me muevo, el ámbito del derecho, si hay todavía una cerrazón, si 
hay todavía una visión que muchas veces es muy institucional, por-
que nos apegamos a lo que la norma o la institución plantea, pero 
eso nos hace daño, nos hace daño y no porque necesitemos estu-
diantes que se rebelan contra todo y profesores que no sigan las 
reglas, sino más bien, porque necesitamos repensar esas reglas y 
repensar esas relaciones, y si no lo estamos haciendo a veces, esto 
tiene que ver con los profesores, pues es por comodidad, ya nos 
acostumbramos a una manera de hacerlo, ya entendimos una cierta 
manera de comprender las cosas y pues lo más fácil es reproducirlo 
con nuestros estudiantes. Entonces sí, yo creo que la parte de la 
formación docente es indispensable pero no con pequeños cursos, 
con discursos o ideas sueltas, sino que deben ser programas bien 
establecidos, bien desarrollados, bien pensados, para que efectiva-
mente tengan el resultado que se espera. 

Entrevistador: Pues hemos llegado al final Rebeca de esta entre-
vista que ha sido enriquecedora, que has logrado clarificar diferen-
tes puntos que no son fáciles, como tú dijiste no hay la respuesta 
única, ni la respuesta correcta, algo que quisieras agregar para con-
tribuir a la caracterización de los diálogos críticos en educación.

Rebeca: Bueno, pues a mí me parece que es un reto que vale la 
pena enfrentar, que es además muy atrayente y muy interesante. 
También, yo al menos, porque en muchas cosas soy prudente, creo 
que antes de plantear que efectivamente hacemos crítica, tenemos 
que pensar todos estos elementos, sentar las bases de lo que es-
tamos analizando, para luego si ya lanzarnos a hacer este plantea-

135



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

miento y llevarlo hasta donde nos conduzca. 

Entrevistador: con esto cerramos la entrevista, muchas gracias a 
la Dra. Rebeca Elizabeth Contreras López. 

136



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Filósofo de la ciencia con un 
agudo sentido de la crítica y 
con una inclinación hacia la 
ciencia natural donde ha es-
tudiado el comportamiento de 
los animales en tanto a su in-
teligencia y capacidades de 
adaptación. En sus trabajos 
sobresale la erudición en las 
propuestas teóricas siempre 
con la intención de mostrar si-
tuaciones, ideas y conceptos 
que transgreden el contexto, 
así como la coherencia en los 
discursos en la sociedad con-
temporánea. En su formación, 
destaca la vena psicológica 
pero no por ello es ajeno a las 
ciencias exactas como son la 
física, la química y la biología, 
por lo tanto, en sus diferentes 
presentaciones apunta visio-
nes inter y transdisciplinares 
donde son relevantes los cues-
tionamientos que realiza. Es 
un filósofo con tesitura crítica 
con un sobresaliente manejo 
de las propuestas epistémicas 
y los paradigmas.

Rubén Darío 
Jiménez Rosado

137



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Hola, bienvenido Rubén Darío Jiménez Rosado, 
hoy vamos a platicar sobre los estudios críticos en educación.

Rubén: Muchas gracias por la invitación.

Entrevistador: Primera pregunta ¿en qué momento pasas de se-
guir el texto, de respetar lo escrito en el libro a realizar la crítica? 

Rubén: Pues bien, de nuevo gracias por la invitación. Creo que 
desde que entramos al ámbito universitario, entramos, al menos en 
las ciencias sociales, a un campo de batalla, a un campo de pug-
nas, en esas pugnas se encuentran muchas actitudes, podríamos 
un tanto ser esquemáticos; te voy a platicar el caso de la psicología, 
para empezar, y que ocupa también a la educación porque desde 
la alianza entre psicología y pedagogía, la psicopedagogía, más o 
menos los paradigmas se van concatenando, pero regularmente 
hay estas actitudes: los que están abiertos a la disputa, es decir, 
desde una perspectiva paradigmática-teórica atacan otra perspec-
tiva paradigmática-teórica, los que están en pro de una especie de 
integración y los que se mantienen como una especie de agnósticos 
en el espacio de discusión.  Ahora, durante el trayecto de la forma-
ción uno va probándose, no con respecto a las ventajas o funciones 
que podría tener una u otra área, uno u otro perfil, más bien uno se 
va acostumbrando a estar en la constante pugna y esto empieza 
primero por generar una especie, vamos a decirlo ocupando esta 
metáfora que pones del cordero y el león, entonces digamos allí en 
ese momento te conviertes en el más cordero de los corderos, en el 
más dependiente, eres dependiente de tu maestro, eres dependien-
te de los teóricos que leas, e independientemente que pueda ser 
tu profesor la persona más brillante en el tema o puedas estar ilus-
trado por Nietzsche, por Marx, por Kant, o por quien fuera, acabas 
siendo siempre un cordero,  el asunto es que durante el camino te 
empiezas a dar cuenta que esto de que participas, que es un pro-
ceso educativo, es también un proceso político, o que es más bien 
esencialmente un proceso político y que, como todo en la política, 
al final de cuentas la responsabilidad recae sobre aquél que cons-
ciente o inconscientemente forma parte de una creencia, de una 
idea, de un camino. En ese sentido pronto te vas dando cuenta que 
te quedas solo. Los docentes, pues ellos tienen su camino, su vida, 

138



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

pero no se responsabilizan ni por tu decir ni por tu hacer, lo cual es 
correcto. Los teóricos, la mayoría discutimos regularmente con teó-
ricos muertos, somos un tanto necrofílicos, y no van a sacar la casta 
por ti, entonces hay un punto de quiebre, un punto de inflexión, que 
es muy delicado en la formación y del cual puedes salir de muchas 
formas, pero otra vez siendo en extremo esquemáticos, o recular 
y volver a ser el más cordero de los corderos, es decir, a buscar 
el amparo y la seguridad de las certezas o bien no te queda otra 
que seguir tu camino, y en esa búsqueda de tu camino, de pronto, 
siguiendo otra vez la metáfora, como nagual vas mutando y eres 
distintos tipos de animales, a veces serpenteas, a veces sientes 
que vuelas con la teoría, pero al final no sé si uno alcanza siempre 
a ser león, más bien a veces funcionas de una forma o de otra, 
pero lo que sí es cierto es que cuando eliges el camino de respon-
sabilizarte política y éticamente de lo que crees y de lo que dices, 
independientemente de si tu afluente de verdad o de justificación es 
alguien magnánimo o ínfimo, creo que ahí es el momento en el que 
al menos ya no eres presa fácil. 

Entrevistador: Continuando un poco en este descubrimiento de 
tu actitud crítica. ¿Cómo surge en ti esta vena filosófica, educada, 
académica, formal?, ¿de dónde consideras, hoy viendo en retros-
pectiva, que llegó la influencia?

Rubén: Pues, la verdad que fue algo que fue de a poco, es decir, 
más bien lo he sentido como resultado, es decir como algo inevita-
ble, más que una elección. Tengo así como un momento fundacio-
nal, un docente de la preparatoria, el maestro Rafael Prieto, que ya 
murió a quién le tengo un gran respeto y cariño, un sociólogo que 
una vez haciendo alguna tontería de jóvenes me reprendió hacién-
dome consciente de mi clase social y me dijo; -tú, a diferencia de 
ellos, si te corren de la escuela no tendrás quién te pague una es-
cuela privada y no te quedará más que ir a trabajar, ni siquiera de lo 
que trabaja tu papá, porque tú no sabes lo que tu papá sabe-, y sacó 
de la bolsita que traía el manifiesto del partido comunista y el papel 
del trabajo en la transformación del mono en hombre de Federico 
Engels, pues son dos textos que se leen de una sentada y la verdad 
por primera vez ahí me hice consciente, después de leer eso, que 
efectivamente era pobre y que eso no era mi culpa. Eso me generó 

139



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

momentáneamente mucho malestar, porque es tener que entrar en 
una búsqueda identitaria, en un momento, la preparatoria que tú ya 
creías haberla encontrado y sabiendo que no puedes asirte a mu-
chas cosas. Después de eso entré a la universidad, yo quería seguir 
el camino de todos, una carrera rentable en medicina, e ingresé a 
la facultad de medicina, bueno antes de eso estudié histopatología 
y embalsamamiento y ahí la cercanía, el contacto cercano con la 
muerte, más que despertar mi interés por la parte biomédica, me 
despertó interés por la parte existencial. A partir de ahí la filosofía 
la empecé a vivir como una especie de condena de entrada, me 
sentía incómodo en todas partes y pasé por eso que pasan mucho 
las personas que están en filosofía, porque es un dato aterrador, 
hay un buen número de suicidios en los estudiantes de filosofía, 
porque cuando uno se encuentra con la filosofía se encuentra con la 
filosofía más agresiva, principalmente con los existencialistas, que 
de pronto te pueden arrojar al absurdo de la nada sartreana o del 
hartazgo y el hastío por el control de los cercanos de Albert Camus, 
pero después de esa tristeza viene algo bien interesante y entonces 
el cambio fue más bien así a contrapelo, con mucho resentimiento 
social, resentimiento de clase, participando de ciertas disidencias 
que me iban permitiendo asuntos identitarios hasta que en un pun-
to, conocí a un filósofo, el Dr. José Antonio Hernanz, que fue mi di-
rector de tesis en maestría y que tú conoces, un filósofo entrañable 
y listísimo.

Entrevistador: Claro, hizo camino en cuestiones de epistemología 
aquí en México.

Rubén: Así es, le debemos mucho, de hecho aquí en todo el pro-
grama de investigación que tiene que ver con estudios de ciencia, 
tecnología y sociedad, pues él junto con León Olivé, Ambrosio Ve-
lasco y Ana Rosa Pérez Ransanz lo consolidaron aquí en México, 
Javier Echeverría, también otro español. Entonces, ahí conocí por 
primera vez a un filósofo de la academia y tengo que decirlo así; 
estéticamente me maravilló, además un tipo físicamente como yo, 
me permitió una identificación que yo nunca había tenido. Tras esa 
identificación, tras ese impacto estético, tras esa atracción, empecé 
a reconfigurar mi forma de ser y bueno, siempre eso te lleva a otro 
tipo de relaciones que han sido muy placenteras que me he ido 

140



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

encontrando en la academia y que ahora llegué al punto en el cual 
quiero decir; -si vengo del barrio, me encanta el barrio, pero si quie-
ro salir del barrio-, ¿por qué? no porque ahí las cosas estén mal, 
sino porque hay un punto en el cual, y no me refiero a un asunto de 
clase, me refiero a salir del pensamiento situado en la superviven-
cia, porque pareciera que es también una forma de dominar a la po-
breza, el pobre no puede pensar porque el pensamiento solamente 
está reservado a la burguesía. Entonces, a través de estos vaivenes 
pues he ido encontrando una identidad con la cual me complazco, 
en decir, no tengo una justificación más allá de la autocomplacencia 
y de lo bien que me siento ahora estar cerca de este tipo de discu-
siones.

Entrevistador: Te pregunto: ¿cuál es el fin de establecer diálogos 
críticos en educación?  

Rubén: Pues fíjate, voy a tratar de contextualizar, cuando uno en-
tra a la universidad, uno lo ve en la mayoría de las currículas ac-
tuales, hay una carga fuerte hacia la formación en investigación 
y a la formación de los perfiles científicos o de perfiles científicos 
para las carreras otrora profesionales, porque el hecho que algo 
sea profesional no implica que sea científico, pero si hay el anhe-
lo de alcanzar algún día la cientificidad. Cuando uno entra en el 
proceso educativo, de manera muy agresiva nos enseñan a que 
el valor más importante de la ciencia es la objetividad y que para 
alcanzar esa objetividad a toda costa debes suprimirte, de hecho 
tenemos toda una terapéutica del lenguaje que viene con la estilís-
tica, por ejemplo APA: -hable usted en tercera persona, no dé valo-
raciones-, este proceso, que no estoy negando que tenga gran valor 
en algunos acercamientos de algunas disciplinas, digamos que, va 
también omitiendo las propias opiniones del estudiantado. Recuer-
do algunos docentes que agresivamente decían: -aquí no vienes 
a hablar de opiniones, debes traer hechos, debes traer pruebas-, 
entonces desde que entras a la universidad entras a un proceso de 
silenciamiento, obediencia y acatar órdenes. Ahora, en ese sentido, 
como bien tú lo planteas, creo que pensar que lo que la academia 
pueda hacer o los pasos que pueda seguir, las formas que pueda 
tomar dependen siempre solo de la academia, sería silenciar a este 
grupo que es el alumnado, que durante mucho tiempo ha estado 

141



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

silenciado, en el sentido que sus preocupaciones ni siquiera son las 
que deberían estar dirigiendo sus propias trayectorias formativas. 
Entonces, establecer diálogos críticos pasa, al menos como yo los 
he entendido, por tres factores: uno, tratar de pensar el proceso 
educativo a partir de factores político-económicos, eso quiere decir, 
factores que tienen que ver con la búsqueda de empleo, la lucha 
de clases, las dinámicas de poder, etc.; por otro lado, eso nos lleva 
a un interés cargado por la búsqueda de igualdad y equidad, que 
pareciera ser el mínimo normativo de una sociedad democrática y 
moderna; en tercer lugar, teniendo este anhelo como guía habría 
que pensar de qué manera afrontarlo; y por último, el cambio social.
Cómo se propulsa el cambio social, teniendo como ejemplo esto 
que decía yo, este silenciamiento, si nosotros por ejemplo, pusié-
ramos estos tres factores a disposición del alumnado, el alumnado 
también se da cuenta de su poder, porque ahora tiene un poder in-
fantil, espurio, caprichoso, que es el poder del consumidor: usted es 
el alumno, usted dirige; y que nosotros sabemos a cuantas nefastas 
consecuencias puede llevar, como también era el paradigma com-
pletamente contrario de décadas anteriores, usted es el docente 
y usted decide todo, no, más bien, estas perspectivas, al agregar 
estos tres  vectores de discusión, a mi parecer, permiten de entrada 
cuestionar estas viejas jerarquías, cuestionar a la tradición y con 
ello se pueden lograr ciertos agenciamientos sociales de los roles 
que jugamos en el hecho educativo y en ese sentido, sin una pers-
pectiva crítica, esos roles se pueden asumir porque siempre se han 
asumido, pero en ámbitos no necesariamente igualitarios porque 
¿quiénes lo van a lograr?, volviendo a tu pregunta anterior, quizás 
quienes tuvieron una formación, quiénes traen andado el camino, 
porque el individualismo nos aleja de comprenderlo, pero quienes 
vienen de 4 o 5 generaciones de estudiosos de la filosofía pues 
por supuesto que tendrás más ventajas, ahora, ¿eso está bien o 
está mal?, eso no habría ni siquiera que valorarlo moralmente, que 
bueno para la persona que está en esa posición, no es un asunto 
de mejores o peores, ¿de qué manera nosotros rompemos con esa 
inercia? pues solamente a través de este nivel crítico, y por qué digo 
solamente, porque la otra sería la vía del poder, es decir, que desde 
la institución se le exigiera al estudiante piensa críticamente, lo cual 
es completamente una antinomia, es decir, no sería posible que la 
crítica se institucionalice porque dejaría de ser crítica. 

142



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: La siguiente pregunta, en esta propuesta de incluir 
a la política, el poder, la parte económica, en esta mirada social que 
se relaciona con los diálogos que tú me comentabas, ¿cuál consi-
deras es la agenda por cubrir en los diálogos críticos en educación?

Rubén: Creo que, de entrada, aquí me voy a poner muy tradicio-
nalista, siempre desde la crítica parece que se aborrece toda nor-
matividad, pero, si estamos hablando aquí de estudios críticos en 
educación, ya estamos hablando de dos normatividades, primero 
una que nos apuntala un tipo de estudios y otra que nos apuntala 
un contexto en la educación. Yo creo que medianamente, como ya 
también lo hemos platicado, de la pedagogía hacia afuera, estas 
tres áreas que nos aporta la pedagogía: área curricular, área di-
dáctica y área de la evaluación, son las esferas que deben, y di-
gamos, los tres aros de un nudo borroméico que deben estar en 
todo proceso educativo en el cual si sacas uno se deshace el nudo 
y ya no tienes un hecho educativo o un hecho pedagógico, puede 
haber uno educativo, pero educativo inconsciente vamos a decirlo 
así, distinto a uno pedagógico en donde hay una acción deliberada 
por transformar las cosas, si tenemos estas tres áreas: currículum, 
didáctica y evaluación, a mí se me ocurre que lo mínimo indispensa-
ble sería atravesar estas áreas con reflexiones que van con respec-
to al poder, la política y la economía en esta relación pero, creo, no 
necesariamente desde una visión externalista que vaya de lo social 
al hecho educativo como regularmente se ha hecho en el camino 
sociológico, creo que aquí hay que permitir también una apertura 
o un pluralismo en los niveles ontológicos en los que se discute la 
educación, pero sin perder de vista tanto estas tres áreas que lo 
pedagógico propone como estos tres factores, te voy a poner un 
ejemplo: uno podría pensar que en disciplinas, como podrían ser 
las neurociencias, que se ocupan de manera importante, de algo 
tan esencial para el proceso educativo como lo es el aprendizaje, 
no tendrían cabida o lugar para un dialogo crítico, porque uno diría: 
-son objetivas, lo que nos están mostrando son procesos fisiológi-
cos que están relacionados de manera causal o de manera correla-
tiva con hechos conductuales específicos y uno diría no requieren 
nada de eso-, no obstante lo anterior, sí nosotros vemos el modo 
en el que hoy en día se habla de memoria, por ejemplo, hablamos 
de la memoria como una función cognitiva de naturaleza fisiológico 

143



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

cerebral, la cual se nos dice tiene como función resguardar infor-
mación, se nos dice que esa memoria resguarda información en 
dos tiempos, que tenemos una primera memoria que es una memo-
ria de corto plazo relacionado con el hipocampo, el lóbulo tempo-
ral, y se nos dice que tenemos una memoria de largo plazo, estos 
modelos habrían sido imposibles antes de la cibernética, antes de 
los computadores, que se desarrollan con esta idea de dos tipos 
de memoria, pero todavía algo más importante, esto habría sido 
imposible sin un sistema capitalista que valora por sobre todo el 
resguardo de la información como un bien comercializable y por lo 
tanto pensar que hay una especie de mecanismo superlativo que lo 
que busca es optimizar el tipo de información que adquiere y el tipo 
de información que pasa, eso no lo podríamos pensar al margen del 
capitalismo, pero todavía hay otra cuestión, hubo ahí un paso que 
casi nadie se cuestiona, por qué dejamos de hablar de recuerdo y 
empezamos a hablar de la memoria, es decir, dejamos de hablar 
de una acción, recordar, para empezar a hablar de una entidad, de 
una sustancia, de una cosa, que es la memoria, un sustantivo, lo 
que los filósofos llaman una reificación, una cosificación, a un pro-
ceso lo hicimos cosa ¿por qué?, porque si uno se pone a estudiar, 
los trabajos sobre memoria en su origen estaban muy relacionados 
con los estudios sobre inteligencia, los estudios sobre inteligencia 
particularmente relacionados con el coeficiente intelectual se de-
sarrollan en el contexto de la guerra fría, bueno ya venían desde el 
contexto de la segunda guerra mundial, y tratan de tener una tabula 
rasa de ciertas actitudes, de ciertas posibilidades con respecto a 
los contextos que en ese momento se están teniendo. Entonces, 
¿qué estoy tratando de decir?, toda disciplina sea social o no, esto 
es muy espinoso, pero ese sería como el dogma del crítico, en casi 
todo puedes encontrar que esto atraviesa, es decir, ahí somos muy 
tradicionalistas, seguimos pensando que la relación entre microes-
tructura y macroestructura es casi casi analógica, pero es dialógica, 
y el asunto es que por ese dialogismo debemos estar abiertos al 
caso y ahí yo caracterizo, en ese sentido, los estudios críticos como 
una agenda pluralista que asume qué, por persistente que sea un 
fenómeno, en la morfología que lo encontremos, no puede tener un 
carácter normativo cuando hablemos de un hecho humano porque 
aquí está lo que siempre digo, el dilema del inductivista de que ni 
diez millones de cuervos negros son suficientes para decir todos los 

144



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

cuervos son negros, pero uno sólo que no sea negro es suficiente 
para decir que no todos los cuervos son negros, y en ese sentido, 
los estudios críticos en educación, al considerar estos tres procesos 
pedagógicos, desde las tres aristas de los estudios críticos, asumen 
ese inductivismo y ese pluralismo que se lanza a la caza, vamos a 
decirlo así, para seguir con la metáfora del cordero y el león, a la 
caza de esos factores que están ahí y, como tu decías, develarlos 
un poco, por eso prácticamente el maridaje que hubo, principalmen-
te en Francia entre los años 60’s y 70’s, entre marxismo y freudismo 
se va a dar precisamente en torno a esta idea, hacer consciente lo 
inconsciente, develar estructuras que están latentes y están propul-
sando una serie de procesos sociales que nos meten en eso que 
Paul Ricoeur llamó escuela de la sospecha, el crítico en ese sentido 
es alguien que sospecha, ¿sospecha qué?, pues sospecha que no 
le están diciendo la verdad y sospecha que no le están diciendo la 
verdad por una razón, porque no se puede decir la verdad.

Entrevistador: La siguiente pregunta es ¿qué caracteriza los diálo-
gos críticos en educación?

Rubén: Pues bueno, primero creo que no debe ser trascendentalis-
ta, debe apuntar a alguien, a alguien de carne y hueso, a grupos de 
carne y huesos con intereses particulares en contextos con políticas 
y dinámicas económicas particulares, es decir, también va un poco 
a contrapelo de esa modernidad que pensó que podía hablar del 
humano, el hombre como nos han enseñado los estudios feminis-
tas, como un trascendental lleno de cualidades y potencialidades, 
y más bien abocarse al caso, y digamos, en ese sentido, cuando 
uno se aboca a un caso, se entra a un proceso de comunicación, 
independientemente de que lo queramos o no, entramos en una fa-
ceta de relación, en una relación que va a tener entre sus múltiples 
funciones o sus múltiples variables funcionales, valoraciones. Esas 
valoraciones, como tú dices, son éticas, estéticas, metafísicas, re-
tóricas, políticas, ontológicas, etc., cuando yo las emito, cuando 
yo simplemente ya las tengo, pueden estar relacionadas con mis 
acciones o con mis conductas, aunque ellas ya de suyo sean con-
ductas, y a lo que me llevan es a dos opciones: o a comprometerse 
éticamente con ellas o a no comprometerse con ellas, lo cual me im-
plica un compromiso ético con el no compromiso, lo cual me llevaría 

145



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

a apoyar a lo mejor a la postura contraria. Ahora, en ese sentido o 
por esa razón, un estudio crítico asume un compromiso ético-polí-
tico con la causa que estudia, difícilmente alguien va a estudiar las 
condiciones de la violencia y el maltrato infantil en los contextos 
de pobreza suburbanos sin que le interese cambiar esa realidad, 
pero ahí viene la diferencia, que sería una tercer característica, el 
estudioso crítico no puede confiar en el estado ni el empresaria-
do como quienes van a solucionar los problemas sociales, sabe 
que tanto el estado como el capital son entidades trascendentales, 
formales, monstruosas, que no tienen carne, no tienen cuerpo y 
que lo único que queda es la acción colectiva, digámoslo de algu-
na manera. Entonces, de la mano hay como que el compromiso 
ético-político,  pero además la claridad interpretativa, de que no se 
le puede clamar al estado por la solución porque el estado no ha 
surgido y no funciona como el garante de prácticamente casi nada, 
a veces incluso es contrario a muchas formas de existir, entonces, 
en ese sentido, asume que la propia labor de investigación y de ac-
ción social estarían en un continuo no, implican que el investigador 
que se preocupe por un tema vaya con ese tema hasta las últimas 
consecuencias, ojalá lo implicara, pero eso es un asunto ético y ya 
sabrá cada quien hasta donde se mete en el mar, pero lo que sí se 
convierte en una especie de imperativo ético es que se debe buscar 
que el proceso reflexivo-crítico-dialéctico implique a estos actores y 
además los conduzca con esta reflexión a algo, con este despertar, 
con este darse cuenta, pero el investigador no necesariamente o 
no sobre el investigador recae la responsabilidad del cambio social, 
porque el cambio social no es un asunto individual, el estudioso 
crítico creo que ya por origen no es un inocente cultor de la idea de 
libertad individual, se tiene esta idea a veces, pues pensemos en 
el caso de que hay personas de ciertos países con ciertos impedi-
mentos para salir del país que no pueden viajar, sin embargo, en 
nuestros países capitalistas todos podrían viajar, cualquier mexica-
no puede tomar en este momento un boleto de avión e irse a Nueva 
Zelanda, irse a tomar un té a Inglaterra o lo que quisiera. 

Entrevistador: Aquí te pregunto, para matizar un poco, ¿cómo evi-
tar caer en una circularidad de la actividad crítica?

Rubén: Pues fíjate que ahí se complica mucho la situación porque, 

146



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

por ejemplo, uno podría pensar que en la actualidad hay muchos 
proyectos pedagógicos y educativos alternativos que parece o que 
dicen que de entrada le hacen frente a la inercia de las educaciones 
estatistas o bien de la educación mercantilista, como los dos polos 
de la lucha contra la que muchos proyectos que se auto enuncian 
críticos surgen, lo primero que se les puede reprochar es eso, que 
estos esfuerzos por loables y maravillosos que sean en su parti-
cularidad, pues son poco comprensivos en el sentido numérico, y 
entonces, viene ahí otra vez el estado como la necesidad, hasta 
que el estado no haga algo por integrarlos y demás. Después, a 
veces se dice, además estos proyectos que existen regularmente 
son caros, entonces hasta que el estado no haga los cambios y 
todo, y cuando lo pensamos desde el marco de la educación básica 
este pretexto o este problema que encontramos de entrada y sobre 
el que ya después casi ni avanzamos porque es un gran problema, 
es que la educación básica que es la que regularmente nos sirve de 
ejemplo y nos ha servido de campo de batalla, porque regularmen-
te el campo de batalla si es la educación básica porque todos los 
niveles han disputado, pero la educación básica en el sentido de la 
relación educación-estado, la educación superior después tenemos 
los movimientos como el movimiento del 68 y todo donde más bien 
empiezan a tener otra relación con el estado, pero piensa en edu-
cación básica, entonces siempre se dice, la educación básica dado 
que esta normativizada por parte de una institución, como el caso 
de México, la Secretaría de Educación que dice los planes, que dice 
los programas, que tiene consideraciones antropológicas y consi-
deraciones éticas a las que todos se arropan nos lleva a pensar así, 
pero si pensamos por ejemplo en el ámbito de la educación superior 
donde no existen esas instituciones, si lo pensamos todavía vamos 
a contextualizarlo más en el caso de las universidades públicas de 
un país como el nuestro, donde también abunda la burocracia, la 
disfuncionalidad en general, pues podemos darnos cuenta que no 
tenemos estos marcos normativos, ni marcos de ningún tipo más 
allá de los burocráticos, no obstante ahí, y eso es lo interesante, a 
nombre de un supuesto programa, a nombre de un supuesto siste-
ma, de una supuesta finalidad, una currícula que casi ni conocemos 
muchas veces, se dice hacemos esto por…y formamos a… 

Ahora, en ese camino yo me preguntaría, el estado, a excepción de 

147



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

unos cuantos que de vez en cuando se atreven a decir que debería 
haber una reforma a la educación superior en el estado que impli-
que asumir también por parte del estado los planes y programas, 
que quienes dicen eso seguramente conocen muy poco de la histo-
ria no sólo de este país sino de todos los países, porque cuando el 
estado se ha encargado de la educación en el sentido más amplio, 
siempre acaba siendo un desastre, y me refiero al estado como 
organismo centralizado, porque lo que tenemos aquí, esta figura 
de la autonomía de las universidades, pues son estatales, pero son 
descentralizadas lo cual implica la libertad de cátedra e implica esta 
posibilidad de que se vayan constituyendo vías formativas. Ahora, 
ahí donde ya no hay nadie que tenga este papel normativo, sobre 
el docente recaen muchas cuestiones, porque tú decías que la Dra. 
Rebeca también refería a un maestro, de hecho eso no lo podríamos 
ya solo acotar a nuestra formación básica, sino en todo momento, 
es decir, lo que hizo que a lo mejor tú o yo fuéramos investigadores 
fue la bondad de algún docente, el ejemplo que estuvimos siguien-
do pero que además nos apoyaron, eso regularmente se hace poco 
en la universidad, pero sí podemos ver una gran diferencia entre el 
estudiante que escogió esa trayectoria individualizada y reflexiva y 
al que podríamos llamar al estudiante que solo asistía a su clase, se 
iba a su casa, no formó parte de grupos de lectura, no se acercó a 
algún investigador o a algún docente, no iba a congresos, todo este 
tipo de cuestiones y esta diferencia yo creo que nos debe servir de 
modelo para eso. Creo que, en la educación superior, este plano 
en el que nos movemos implica que sobre el docente pueda caer la 
responsabilidad, hasta donde él quiera, sin llegar necesariamente a 
una especie de educación altruista insana en la cual sea todo dar y 
nada recibir, pero sí que una buena dosis de altruismo es necesaria 
en los procesos pedagógicos en educación superior y uno debería 
partir de esa idea. La profesión no va a hacer nada por el estudian-
te, el estado no hace nada por el estudiante, de hecho, parece que 
tiene que estar en conflicto con el estado desde que sale, y habrá 
algunos recursos por ahí, algunas becas, etc., que le ayudaran, en-
tonces en la medida en la que uno quiera participar en un diálogo 
de uno a uno, de igualdad con el estudiantado, se pueden hacer las 
transformaciones que nos eviten caer en esa circularidad. Decía 
Adolfo García de la Sienra, creo que, con toda razón, que muchas 
veces el gran problema del revolucionario es que ontológicamente 

148



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

se realiza en la revolución y cuando sale de ese contexto de revolu-
ción quiere mantenerse y volver y decir seguimos en la revolución, 
claro, de alguna manera siempre la utopía funciona en ese sentido, 
siempre estamos en una constante revolución, pero en toda revolu-
ción no todo es batalla, pugna, lucha.

Entrevistador: Quiero entender aquí que la singularidad sería un 
camino para evitar la circularidad y es necesario vivir la paradoja 
para adentrarse en ella, con el objetivo de investigar.

Rubén: Así es. Fíjate esto rápido, es que esto que lo mencionas, tal 
como lo mencionas, digamos es un planteamiento propio de Han-
nah Arendt, dice que la indiferencia es el mal, el mal es ahí donde 
todos son lo mismo, y el asunto es que el dispositivo del profesorado 
en educación superior, al menos de nuestro país, en el nivel público 
y mucho en el privado, es precisamente ese dispositivo malicioso 
de indiferencia hacia el estudiantado, ¿qué significa  indiferente?, 
tratarlos a todos como lo mismo, pensar en una tabula rasa que 
además de falsa y mediocre tiene amplias consecuencias políticas 
porque se piensa que el hecho de que hay un criterio de selección 
del estudiantado eso los iguala y no es así.

Entrevistador: ¿Qué perspectivas teóricas consideras se deben 
asumir como referentes para los diálogos críticos en educación?

Rubén: Primero quisiera hablar de la actitud y después ya de lo que 
yo considero que sería básico. Primero una actitud no militante, qué 
implica quitarle el tono propagandístico que comúnmente tenemos 
en nuestros diálogos cotidianos a casi todos los temas, a qué me re-
fiero, cuando uno es estudiante debería tener una muy buena dosis 
de apertura hacia la diferencia que implique, -si a mí me gusta esto-, 
en lugar de abstraerme a solo leer esto, hay que tratar de entender 
a todos aquellos que no les guste esto, pero no siempre desde esta 
postura de superioridad en la que quien no piensa como yo es idiota 
o quien no piensa como yo es mi enemigo, sino más bien, tratar de 
entender por qué esta persona está tan en contra de esto que yo 
pienso. Solamente en la medida que nos abramos, y fíjate que ahí 
tú sabrás más que yo, tienes más experiencia en esto, pero esto es 
como una especie de visión casi hasta como deportiva de las co-

149



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

sas, es decir, uno lo ve ya en la academia clásica, o uno puede ver 
en el ejercicio de Sócrates tal como nos lo pinta Platón, parece que 
constantemente es como un entrenamiento, es decir, estos diálogos 
en los Sócrates ahí de la nada asaltaba a cualquier persona y le 
preguntaba cosas sobre Dios, la verdad, del bien, no tenían ningún 
fin, es decir, no era que después de que ya dijeran qué es la verdad 
entonces eso iban a creer todos los atenienses que era la verdad, 
como ahora le exigimos a la ciencia y a la filosofía, sino más bien 
eran ejercicios en el sentido más amplio de la palabra y en tanto 
ejercicios funcionaban. Pienso, en un paralelismo, en el famosísimo 
Milón de Crotona, que a los ejercicios les da una sistematicidad con 
su principio de progresión cuando dice: -yo seré capaz de cargar 
un buey y llevarlo a la plaza- y entonces empieza a hacerlo desde 
un becerrito recién nacido y lo va cargando durante todos los días 
hasta que al final logra cargar al buey. En ese sentido, yo creo que 
la educación universitaria debe ser una educación que primero asu-
ma la continuidad que hay entre proceso educativo y sociedad, es 
decir, no esta idea, ahora sí en concordancia con un calificativo muy 
contemporáneo, esta idea tóxica de que la escuela por un lado y el 
mundo real por el otro lado, sino más bien hay una continuidad, y en 
esa continuidad hay que irse ejercitando primero en tener muy bien 
argumentado lo que uno quiere y para tener eso hay que encontrar 
lo contrario, desde esa actitud lo que hay que empezar releyendo 
son las temáticas de nuestro interés conectadas con críticas que ya 
puedas encontrar más o menos establecidas sobre esos intereses 
y que puedan tener ciertos referentes críticos. A qué me refiero, por 
ejemplo, si nosotros dijéramos hay que empezar leyendo algunos 
críticos marxistas como Horkheimer (2003), eso sería algo bueno 
para decir, pero eso nada más lo entenderían quienes ya están al 
interior de la academia, más bien podríamos ir de lo que la gente 
vive en la actualidad. En la actualidad se viven muchas disiden-
cias sociales, están los movimientos transgénero, los movimientos 
queer, los movimientos LGBT, los movimientos poscoloniales, el 
movimiento de los sin tierra, los veganos, los ecologistas, los indig-
nados, la gente que no quería militar pero desafortunadamente no 
le ha quedado de otra porque le han matado a su hija o a su hijo y 
está desaparecido y tiene que formar parte de colectivos de bús-
queda, pero hoy lo que vemos, como dice Michel Maffesoli, es un 
mundo habitado por muchas tribus, tribus con incidencias políticas. 

150



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

La mayoría de personas tenemos alguna postura ante esas tribus, 
algunos participamos de ellas de alguna manera u otra, dice Ches-
terton, vivimos en una época de abundancia de ideales y de pocas 
ideas, es decir, tenemos grandes ideales a los cuales nos ampara-
mos porque tienen un gran poder identitario y tienen un gran poder 
narcisista, la identidad fortalece al yo y un yo fuerte en un mundo 
marcado por la pugnas identitarias pues es importante, no es lo mis-
mo ser el único a formar parte de un grupo de diez mil y afrontar tus 
problemas siendo uno de diez mil a siendo uno de uno. Entonces, 
a partir de esas disputas internas y externas de aquello en lo que 
alguien participe, hay que tratar de buscar precisamente aquellas 
visiones qué analicen las dinámica de poder, política y economía y 
ver hacia donde apuntan, ya a nivel  de la tradición crítica como tal, 
pues si tenemos una trayectoria, que yo lo podría decir así, pues va 
a surgir desde estos tres maestros de la sospecha Nietzsche, Marx 
y Freud que han hecho nacer un mundo de ideas y de modos de 
transitar por el pensamiento de lo más vasto. 

Entrevistador: Aquí me gustaría que me ayudes a mí a matizar 
esta idea, que me parece muy interesante lo que estás comentan-
do, normalmente pensamos la teoría desde estos grandes expo-
nentes de cómo funciona la sociedad, pero tú has comentado en 
este momento, así lo entendí, que hay que darle voz precisamente 
a los que están viviendo la teoría, a estos movimientos que están 
delineando y están denunciando esas caras ocultas de la realidad 
o que se han querido ocultar por algún tipo de dominación, poder 
o situación específica donde normalmente está involucrado el Es-
tado, el capital o el mercado está ejerciendo ciertas influencias de 
dominación, y una vez que logremos darles voz es posible alcanzar 
un nivel de comprensión de la realidad social. Sacar a la luz lo in-
visibilizado, lo oculto, de construirlas para que con las categorías 
teóricas las llevemos a prueba y, si esas categorías nos ayudarían 
a entender, caracterizar y darle profundidad a estas situaciones de 
denuncia social que nos comentabas Rubén, ¿considerarías que va 
en ese sentido?

Rubén: Si, creo que sí. Considerando a la crítica como un factor 
transversal a estas consideraciones, porque además lo caracterizas 
muy bien, por ejemplo, lo vemos en los estudios críticos de la dis-

151



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

capacidad, los estudios críticos indigenistas y demás, regularmente 
dicen eso, darle voz a quien no tiene voz, atravesado todo esto por 
el hecho del azar, de la complejidad de que no sabes a dónde pue-
de parar.

Entrevistador: ¿Qué papel tiene la metodología en la investigación 
de los estudios críticos en educación? ¿Cómo piensas el uso de 
recursos metodológicos en los estudios críticos en educación?

Rubén: Eso está bien interesante porque ahí, voy a extraer un re-
curso intermedio que me remonta a Wittgenstein, creo que hay que 
primero ser exhaustivo con el modo en el que hablamos las cosas, 
fíjate, es muy común que en los estudios críticos nosotros veamos 
que estén tapizados de lugares comunes que devienen como una 
especie de hoyos negros argumentativos y discursivos, por ejemplo, 
es muy común que se diga: -en este contexto capitalista la lucha por 
la dignidad, por decir alguna cosa, deviene imposible-, y uno dice, 
-bueno qué estamos entendiendo por ese contexto capitalista-, y 
nunca se explicita o si se explicita se explicita desde la formalidad; 
capitalismo entiéndase como un modelo político económico que 
dice que el capital etc., y uno dice: -bueno es que ahí no estamos 
de ninguna manera siendo críticos-, es decir, por eso decía yo, ser 
exhaustivo en el lenguaje, qué estamos entendiendo, porque ahí 
viene ese requisito lingüístico, un requisito pragmático, nos lleva a la 
realidad, la única manera en la que yo puedo entender la significa-
ción, por ejemplo de la violencia, pues sería hablar con las personas 
violentadas y las personas violentas, porque fuera de eso, lo único 
que tengo son esas formalidades desde las cuales no se puede 
casi aterrizar nada entonces, a nivel metodológico, yo creo que lo 
primero sería el requisito ético de ser exhaustivo con aquello que se 
quiere investigar y para ser exhaustivo con el lenguaje entonces hay 
que buscar aclaraciones en el proceso y para ello pues hay que dar 
voz a muchas personas, entonces, yo creo que el asunto es aquí 
cuando uno se retrotrae a eso y se quiere hacer la crítica desde el 
sillón, en un sentido metafórico. Yo creo que metodológicamente 
iría por ahí. Ahora, eso ya tiene implicaciones académicas: primero, 
desde como yo lo he afrontado y como yo creo que es el remanente 
o el baluarte heredado, al menos por el materialismo histórico, hoy 
en día yo no comulgaría con las hipótesis que el materialismo histó-

152



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

rico tiene sobre las funciones de la historia, pero la importancia de 
la historia y de los procesos de historización como la espina dorsal 
de todo proceso crítico me parece elemental.

Entrevistador: Como historicidad. 

Rubén: Exactamente, no negar la historicidad de cualquier evento, 
porque ese es el primer punto, es decir, no hay ninguna valoración 
que no tenga una historia, esta idea de valores universales, pue-
den ser universales porque se han universalizado por un proceso 
histórico, pero ese proceso histórico es del que hay que hablar. En-
tonces, primero debemos tener de cara a la historia, pero la historia 
aquí no puede ser vista, repito, de esa manera naturalista, todo lo 
histórico siempre tienen la misma función, es decir, la historia tiene 
un poder prescriptivo con respecto al futuro, no necesariamente, 
más bien hay que entender primero la relación entre aquello que 
nos preocupa y su propio proceso histórico, porque no van a ser 
las relaciones iguales, es decir, nosotros con respecto al hecho de 
la conquista tenemos una serie de posicionamientos históricos que 
tienen funciones míticas, en qué sentido míticas, el mito es algo 
que fundamenta las acciones, ahora el hecho de que el mito, por 
ejemplo y lo digo en el sentido más respetuoso en este sentido de 
dar sentido, el mito de la virgen de Guadalupe tiene distintas rela-
ciones históricas o está relacionando distintas relaciones históricas 
dependiendo de las clases sociales que participan de ese mito y 
en ese sentido un los estudios críticos deben ser conscientes de 
esta historicidad, pero además darse cuenta, y ahí viene la cues-
tión, que en esta historicidad habría procesos que son los que nos 
interesan y estos procesos pues vienen desde esta idea; tratar de 
pensar las historias al margen, porque esto es parte ya de un movi-
miento, es decir a partir de la década de los 40’s, el nacimiento de 
la escuela de los Annales, todos los movimientos que ha habido al 
interior de la historia, la epistemología histórica, la arqueología y la 
genealogía Foucaultiana, los estudios de historias de la vida priva-
da, historias mínimas, todos estos son posmarxistas en el sentido 
que asumen esta historicidad y que asumen que en la medida en la 
que podamos poner en estos tamices o podamos ver desde estos 
tamices la mayoría de problemas podemos ir desmenuzándolos. El 
gran problema, es que para muchos nos lleva a visiones como “muy 

153



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

pequeñitas” y necesitamos la visión de conjunto, y con eso terminó, 
ahí es donde entra la teoría crítica  a dar una visión de conjunto a 
un montón de procesos clave, es decir, los estudios críticos son 
estudios que buscan, están en una tensión crítica entre el caso y la 
totalidad para tratar de ilustrar tanto una como otra, pero no asume 
de entrada ninguna relación jerárquica normativa, ni es deductivis-
ta, ni cree que el todo explica la parte, ni es inductivista, a radica-
lidad cree que la parte puede sumar al todo, por eso decía yo que 
es pluralista, considera que habrá casos de uno, que habrá casos 
de otro y habrá casos que tendremos que agrupar en no sabremos 
qué, pero ninguna cerrazón, por eso decía yo wittgenstenianamen-
te, ninguna cerrazón a cualquier categoría por salvífica que haya 
sido a la actualidad le hace bien a un estudio crítico. 

Entrevistador: ¿Consideras la complejidad como un recurso? Y 
preguntarte sí ¿estás pensando que la etnometodología o la feno-
menológica son opciones para la metodología en investigación de 
los estudios críticos en educación?

Rubén: Sí lo creo, porque creo que ellos también, qué bueno que lo 
pones así, apuntan a otra forma de complejidad, me gustaría aquí 
desarrollar la idea del propio Deleuze el pliegue, lo complejo es eso 
que tiene muchos pliegues y pliegues que están en cierta comu-
nicación. El asunto es que, al margen de la complejidad solemos 
hacer del pliegue un mundo, pero la complejidad como proyecto 
metafísico asume qué el sentido de las cosas está en lo complejo 
y a mí eso me genera problemas con la idea de complejidad mo-
raniana, pero me lleva más bien esta idea de Deleuze más bien 
entender lo complejo como aquello que tiene muchos pliegues, que 
en algunos sentidos pueden o de hecho están relacionados y que 
hay que ir descubriendo esas relaciones y que para descubrir esa 
relaciones la única manera de hacerlo es ir en contra de las propias 
vías que esos pliegues han generado como las vías normativas, 
porque ese es el gran problema, se nos dice por ejemplo, seamos 
transdisciplinares, pero no podemos ser transdisciplinares porque 
éticamente no sabemos cómo ser transdisciplinares, es decir, ins-
trumentalmente no sabemos instrumentalizar la complejidad, ahora 
estas complejidades a las que apuntan la escuela francesa, Bour-
dieu, Deleuze, que además con sus heterogeneidades y sus pugnas 

154



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

y demás pero repito creo que atraviesan por esto, por el hecho de 
poner atención al proceso de constitución y asimilar que en ese 
proceso de constitución no podemos decir de antemano que está y 
que no está, entonces en ese sentido se convierte en complejo, en 
el sentido de que hay que ir abriendo pliegues y cuando uno abre 
ciertos pliegues, esos pliegues pueden también atraparnos, de ahí 
que por ejemplo Deleuze proponga algo que sería como una actitud 
ética, que sería devenir rizomático, en ningún lugar echa raíces, 
sino que haya como raizuelas que van pero que también van ex-
plorando el terreno y que al final arrancas alguna parte pues la que 
sigue, pero además que hay un proceso de comunicación entre las 
mismas, entonces ese sentido a esa complejidad creo que sí sería 
como la parte ético metodológica.

Entrevistador: Rubén, ¿por qué realizar diálogos críticos en edu-
cación?, porque el diálogo en educación tiende naturalmente a la 
postura pedagógica. 

Rubén: Pues creo que el asunto pasa porque la educación siempre 
se convierte en una especie de botín político, se habla siempre en 
nombre de la educación, no hay ningún político, cualquier persona 
involucrada en los procesos políticos que no hable de educación. 
Se dice que la educación es la vía de construcción de ciudadanía, 
que la educación es la vía de constitución de conocimiento, a la 
educación le damos casi todo, pero a la vez cuando volteamos a 
ver en los hechos, pues vemos que la educación es un proceso bu-
rocrático y ahí hay un quiebre, un rompimiento, que debería primero 
un poco dejarnos perplejos y después hartarnos y llevarnos a cierta 
acción, porque si esta sociedad le imputa todo a la educación, por-
que tenemos una sociedad llena de reglas y normas populares que 
tienen un peso fuerte, decimos eso, los niños son la esperanza del 
futuro, tenemos a la infancia como algo intocable, pensamos, por 
ejemplo, en los contextos latinoamericanos a los docentes como 
una especie de cruzados en pro del estado, parece que es la gran 
cosa.

Entrevistador: Y no porque no lo sea, sino porque se queda en el 
discurso.

155



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Rubén: Exactamente a eso voy, es la gran cosa a nivel discursivo, 
pero a nivel del manejo institucional no es nada de eso, entonces 
uno dice; ¿por qué no?, y entonces de entrada lo primero que hay 
que hacer es eso y creo que los estudios críticos permiten esa co-
nexión, como ya decías tú hace rato, entre el caso y el todo y ese 
todo podría ser mil cosas, pero eso ya implica otras discusiones. 
Lo que sí queda claro es que, creo que tu podrías estar de acuerdo 
conmigo en esto, cuando uno empieza a meter como esta cuña 
un tanto critica en los procesos la primera reacción regularmente 
es molestia, porque las personas cuando se sienten atacadas con 
respecto a estos ideales que comparten, creen que es un asunto 
personal. Y digamos claro, la educación es un asunto personal en 
lo que tenga de personal no en lo que tiene de impersonal, que 
son los proyectos que pueda tener el estado, además en visiones 
como las visiones latinoamericanas en los cuales los estados están 
digamos en encargos políticos breves que llevan a que, lo hemos 
visto en México, que de un sexenio a otro se cambien por completo 
modelos. Ante eso, uno debería pensar, nosotros actores del proce-
so educativo; docentes, administrativos, de verdad debemos seguir 
teniendo ese patético papel de víctimas de un sistema político edu-
cativo en el cual si ahora nos dicen que este es el programa vamos 
hacia este programa y vamos hacia este otro, con todo lo dudoso 
de muchas de las construcciones de estas ideas pues creo que no,  
entonces creo que es un asunto de ética mínima, no podemos tran-
sitar, sí tenemos un poco de conciencia social, un poco de este tono 
crítico, no podemos seguir transitando en un ámbito discursivo tan 
impersonal y tan hueco en el cual además, yo creo, debe ser por un 
asunto muy personal, yo en lo personal no me siento representado 
por esa idea que se tiene de la educación, de hecho me parece que 
sí nos acotamos a esa idea no me gustaría dedicarme a esta labor 
porque sería prácticamente la de, como dicen Bourdieu y Passeron, 
ser reproductores del estado, ser reproductores del estatus quo, ser 
reproductores de los sistemas tradicionalistas, ser reproductores de 
los sistemas de opresión. Claro, cuando se está encima de ese sis-
tema de opresión o se está abajo y se está en una visión o en una 
existencia alienada, pues quizá no hay ni siquiera el lugar para la 
duda, pero eso es lo que busca aportar el estudio crítico, no solucio-
nes, dudas, preguntas, asegunes, incomodidades, vocabulario, por-
que además eso es bien interesante, sin ciertos vocabularios uno 

156



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

no puede acceder a ciertos cotos de su propia experiencia, enton-
ces en esa medida la existencia es como este juego que había de 
Age of Empires, empiezas con todo el campo oscurecido y de pron-
to conforme vas ganando batallas en el campo al final puedes ver 
el mapa. Claro aquí nunca se llega al final, el final es la iluminación 
que ésta previa a la muerte y ese final siempre apunta a cosas que 
parecen si ser el todo, pero son muy mínimas, lo cual nos lleva a un 
montón de paradojas existenciales e interesantes, pero eso es lo 
importante, todo proyecto académico, ético, político, sino te interpe-
la a nivel personal no vale la pena. El crítico no es un moralista, no 
es que llame a todos a que agoten el capitalismo, a que salgan a la 
calle, lo único que dicen es, sé consciente de lo que haces, vamos a 
decirlo en la sentencia de Walter atrévete a ser como eres y hacerlo 
con todo lo que conlleva, lo que no se vale aquí es andar pensan-
do que eres una cosa que no eres, ese sería el principio, quién lo 
haga o no lo haga, aparte la filosofía, afortunadamente, porque si 
no sería otra cosa, no tiene ningún interés, ni la ciencia en general, 
en ser policía de aquello que busca normar, si usted lo quiere bien, 
ahí yo soy hadotiano en ese sentido, la filosofía, y yo diría también 
la ciencia, es un ejercicio espiritual, si tu asumes esa normatividad 
como tuya pues adelante, ya tu formarás parte del juego, aquí no va 
haber una policía de la ciencia, ni policía de la verdad, ni del conoci-
miento que venga y que haga eso, ni siquiera se lo podemos pedir al 
estado, imagínate que le pidiéramos eso. Entonces, en ese sentido, 
creo que el estudio crítico recupera esa parte dialógica esencial, 
dialéctica esencial, que ha tenido el ejercicio filosófico en al menos 
en eso que se llama occidente, que es precisamente, después de 
la comunicación, después del diálogo, puede haber posibilidad de 
conocimiento, antes de eso no.

Entrevistador: Es decir, la crítica, tú decías que es un proyecto po-
lítico, espiritual con sentido finalista, que implica un posicionamien-
to, y en ese sentido, habría sólo que decirle creo, la crítica debe 
hacer crítica de su propia actividad. Muy bien. Excelente Rubén. Te 
agradezco estar en esta entrevista, ha sido una grata experiencia. 

Rubén: Gracias y saludos. 

157



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Académica intuitiva y crítica 
que inicia su formación edu-
cativa en un centro de en-
señanza donde se imparte 
formación religiosa. Estos ini-
cios le han permitido tener la 
mente abierta a aprender co-
sas nuevas, a explorar nuevas 
disciplinas o temáticas y sobre 
todo a aprender de otros. Para 
satisfacer su interés y fortale-
cer sus conocimientos es que 
realiza sus estudios de filoso-
fía y educación, lo cual le ha 
permitido dar respuestas más 
claras a sus incógnitas, le ha 
ayudado a ir generando nue-
vas inquietudes, reforzando su 
pensamiento crítico y a seguir 
sus intuiciones. En el ámbito 
académico, ha impartido cla-
ses en distintas universidades 
sobre lógica, filosofía aplicada 
y sistemas de pensamiento, 
metafísica y filosofía de la re-
ligión, así como participado en 
distintos proyectos académi-
cos que implican planeación y 
estructura de programas edu-
cativos, actualizaciones y dise-
ños curriculares. 

Irma Alicia 
García Contreras

158



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Bienvenida Irma a esta entrevista para platicar so-
bre educación.

Irma: Gracias por invitarme a estos diálogos y gracias por esa pre-
sentación, tal vez un poco excesiva, pero gracias.

Entrevistador: La crítica es un concepto que normalmente en edu-
cación nos evoca profundidad en los estudios, incluso es un ideal 
formativo, es decir, formar estudiantes críticos. Hoy vamos a discutir 
un poco de este tema Irma, pero quisiera empezar con tu formación 
académica, ¿cómo fue tu proceso formativo profesional?

Irma: Bueno, yo sabía que quería estudiar filosofía, no sabía muy 
bien que era la filosofía, como creo casi todos los que entramos muy 
jóvenes a la licenciatura, pero tenía cierta idea, porque me gustaba 
leer a los griegos, los diálogos de Platón sobre todo y decía que 
eso era lo mío. Tengo que decir que primero presenté examen para 
psicología y quedé en la facultad de psicología, ahora agradezco 
mucho no haber continuado esos estudios en psicología, creo que 
a mí me funcionó más continuar por la filosofía, pero siempre está 
la idea del de qué va a vivir uno sí estudia filosofía y esas críticas 
que vienen en el entorno familiar. Hubo una situación fuerte en mi 
familia, mi mamá falleció y eso generó una ruptura familiar comple-
tamente y, por esa situación, hubo una gran necesidad económica y 
yo no tenía de pronto posibilidad de estudiar en ningún lado. Yo sa-
bía que en los seminarios impartían formación en filosofía y teología 
y fui a solicitar permiso para entrar al seminario mayor de la ciudad; 
y bueno, tuve la fortuna, el privilegio, de que me permitieran estudiar 
ahí junto con los seminaristas. Yo no soy, tú lo sabes, particular-
mente religiosa ni creyente de alguna fe, pero agradezco mucho al 
seminario, a la iglesia católica porque estuve tres años en toda la 
formación de licenciatura en filosofía junto con los seminaristas y 
además, como dije, estaba pasando por una situación económica 
fuerte muy grave. También me ayudaron ahí porque me daban de 
comer, utilizaba los libros de la biblioteca y bueno, para mí fue un 
gusto enorme, un privilegio, y tuve la fortuna y estoy muy agradeci-
da con el seminario y con los sacerdotes que me dieron clase. 
Después de que salí del seminario no eran estudios en esos enton-
ces oficializados por la SEP, y ya después estudié en una univer-

159



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

sidad también de corte religioso, pero tengo que decir, que los es-
tudios en el seminario aunque uno puede pensar que son un poco 
más cerrados y todo, de hecho no, era un ambiente muy crítico, de 
mucho estudio. Los seminaristas tienen la fortuna de estar ahí todo 
el día nada más para estudiar, entonces en la mañana, estoy dicien-
do la dinámica de este seminario específicamente, se dedicaban a 
las clases, después la comida, ejercicio y en la tarde a la lectura. 
Entonces, pues los chicos se encuentran en un ambiente ideal, digo 
yo, estaban dedicados a estudiar, hicimos muchas lecturas, con una 
visión muy crítica, creo que los más críticos a la iglesia pues están 
dentro de la propia iglesia. Entonces pues fue interesante, la forma-
ción fue muy clásica, una revisión al mundo helénico y después por 
supuesto toda la historia medieval, haciendo mucho énfasis en la 
filosofía de Tomás de Aquino y en toda esta filosofía fuerte para la 
iglesia que ayudó a fundamentar mucho de su teología.

Entrevistador: La pregunta que tenemos en este momento es, ¿en 
qué momento pasas de cordero a león, en el sentido que dejas de 
seguir el texto, al momento en donde te posicionas frente a las si-
tuaciones con una postura, en un tono crítico?

Irma: Pues, yo no creo que haya pasado a león, a leona, pero no 
creo yo, que tenga esta visión tan crítica como tú dices, ni siquiera 
creo que tengo una crítica realmente, quiero decir con no tener una 
crítica, pero sí tengo intuiciones de que algo no funciona en la edu-
cación en general, pero esa intuición, creo que la tenemos todos los 
que transitamos por la institución educativa, principalmente como 
estudiantes y no necesariamente hasta la universidad, posiblemen-
te desde la primaria. Hay una intuición de que algo no está funcio-
nando como debería de funcionar, no sé, yo recuerdo, por ejemplo; 
que como todos los niños era una persona muy curiosa, quería sa-
ber y pues la escuela no te daba esas herramientas para saber, al 
contrario, la escuela es un espacio donde se disciplina uno, pero no 
necesariamente hacia el conocimiento, sino en una organización 
física, del espacio, de “estate quieto” porque estoy hablando. Ya 
hace muchos años que yo estudié, creo que ahora ya hay otro tipo 
de escuelas primarias, pero cuando yo estudié había una disciplina 
muy rigurosa y, en un lugar donde se supone vas a aprender, se 
te elimina esta visión de curiosidad y de querer aprender, por esas 

160



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

razones uno intuye que algo no está del todo bien, pero yo no podría 
decir que eso es una crítica. No tengo una estructura para decir: 
-estoy criticando esto-, o algunos elementos de la educación o, por 
ejemplo, decir -esta es mi propuesta para mejorar- desde donde 
podríamos decir que no está bien. No estoy diciendo que todo lo 
educativo esté mal, seguramente funciona y funciona muy bien para 
algo, pues todos los que estamos aquí pasamos por la escuela, y sé 
leer, escribir, las herramientas intelectuales que tengo pues segu-
ramente se formaron alrededor de la institución educativa, pero hay 
algo con lo que uno se queda pensando, ¿qué no está funcionando 
en la educación? ¿qué si está funcionando en la educación? y ¿por 
qué no está funcionando la educación? Pero insisto, no es que ten-
ga una crítica como tal, por lo cual celebro mucho estos diálogos 
que estamos empezando, con el Dr. Rubén, con la Dra. Rebeca, 
con los otros compañeros, porque esto nos permite construir una 
crítica, ver precisamente qué es lo que no está funcionando, es-
tablecer una estructura a partir de lo cual podemos generar una 
crítica y pensar juntos. Con esto quiero que retomemos esta idea de 
diálogo, a veces cuando se graba algo y ya queda en una red, pa-
rece que ya es como labrado en la piedra, que ya estamos diciendo 
y llegando aquí a grandes verdades, pero la verdad es que no es 
así, o sea, un diálogo es precisamente un proceso de construcción 
de pensamiento, es un proceso en que estamos aquí platicando y 
en los otros programas, con otros compañeros, pero también hay 
un diálogo que tenemos fuera de aquí, con los demás compañe-
ros y vamos generando un pensamiento, vamos generando juntos 
una forma de entender lo educativo y como tal, este diálogo que es 
un proceso también, tiene la característica de ser efímero, lo que 
quiero decir con esto, es que gran parte de las cosas que estamos 
aquí comentando, son cosas que pienso en un momento dado y 
en un contexto determinado, pero que regularmente no voy a estar 
pensando en unos meses, a medida que avancemos en los diálo-
gos y quisiera que pensáramos en este proceso, las palabras que 
expresamos aquí tienen esta característica efímera, que aunque es-
tén grabadas, más bien estamos viendo el proceso de pensamiento 
para establecer una crítica del fenómeno educativo. 

Entrevistador: Irma, en distintos proyectos donde has trabajado 
has señalado ciertas ausencias, un gran número de inconsistencias 

161



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

e incoherencias y, en ese sentido, consideramos tienes una visión 
crítica o, como tú dices, con intuiciones que se fundamentan, expli-
citan y construyen. Te quiero preguntar ¿cuál es la justificación o fin 
de establecer diálogos críticos en educación?

Irma: Pues, cuando digo que intuyo que algo en la educación no 
está bien, que ya hemos platicado en otras ocasiones, me refiero a 
explorar, de entrada, qué no está bien. La institución educativa no 
es algo que esté sola, es una institución social y forma parte de un 
todo, y lo que no está bien, a mi juicio, es esta sociedad que tene-
mos ahora. Si pienso en México en la actualidad, ¿qué es lo primero 
que pensamos cuando vemos una radiografía del México actual?, a 
mí lo primero que se me viene a la mente es la violencia. Tenemos 
un México en el que diario hay entre 70 y 80 muertos, tenemos más 
muertos a diario que países que están en guerra o conflicto bélico, 
o sea, países que están en un estado de excepción de guerra, para 
nosotros es parte de nuestra realidad, de nuestra normalidad, no es 
un estado de excepción, nuestra normalidad es un estado con una 
violencia terrible y una violencia que está principalmente dirigida 
a aquellos sectores de la población que se perciben socialmente 
más vulnerables, personas racializadas, niños, mujeres y ancia-
nos, claro. Es tanta la violencia que termina afectándonos a todos, 
pero ya hablando en estadísticas, sabemos que está violencia se 
localiza en los sectores vulnerables, más que en otros sectores. 
Tenemos un país violento. Tenemos un país donde no se confía en 
las instituciones públicas, no solamente en las instituciones educa-
tivas, sino en todas nuestras instituciones, en la iglesia, en aquellos 
que tendrían que procurar la justicia, pues en general, hacia estas 
instituciones siempre hay una mirada de recelo, una muy marcada 
desconfianza. Tenemos un país donde no hay una correcta o una 
equilibrada distribución de la riqueza y, además, ahora parece ser 
que viene una crisis, ya nos han anunciado que estamos cerca de 
una crisis terrible, como no ha habido en años. Poco a poco nos 
damos cuenta de la difícil situación económica, cuando se va al 
súper, al mandado, vemos que las cosas cuestan más, pero parece 
ser que ahora habrá una escalada muy fuerte, en la subida de los 
precios. Por otro lado, está la situación de desigualdad en la distri-
bución de las riquezas, lo cual merma las expectativas de la gente, 
sobre todo los jóvenes, uno ve, entras a Twitter, Tic Tok y a todas 

162



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

estas redes sociales, y logra uno observar el tipo de esperanza de 
los jóvenes, sus deseos, es decir, no se percibe mucha esperanza 
en el sentido de tener una casa propia. De igual manera, tienen 
poca esperanza de ahorrar para la vejez y tener un retiro digno, es 
más, no es algo que esté siquiera en el panorama de la juventud y 
no tan jóvenes, o sea, las personas de 40 años o menos, no hay esa 
visión de vida porque no lo perciben como algo que puedan llegar 
a tener. Entonces, qué es lo que sí se puede tener, pues un vivir día 
a día, un disfrutar de las experiencias de manera rápida, cobrar y 
gastar el dinero casi inmediatamente, porque además estamos en 
una visión hipercapitalista de esta necesidad de adquisición rápida, 
del estrenar, de estar al día con las compras, entonces tenemos 
esta situación económica, tenemos además un país en el que no 
hay espacio para la gente mayor, no hay espacio laboral, no hay 
espacio socialmente, en tanto que un lugar donde se puedan reunir 
los ancianos y no sean marginados; todo lo anterior es una gran 
radiografía de lo que yo pienso que es nuestro México en la actua-
lidad. Y con esa radiografía no basta con una modificación solo en 
el sistema económico, o en el sistema político, o en el sistema edu-
cativo, necesitamos que las instituciones en conjunto se fortalezcan 
si es que queremos un cambio, ese cambio es posible a través de 
las personas educadas. ¿La institución educativa sirve para algo?, 
pues obviamente que ha servido, y ha servido para mantener el 
statu quo, ha servido para que esta sociedad siga como está, y 
funciona muy bien en ese sentido, pero cuando ya no nos gusta 
ese tipo de sociedad que hemos conformado pues, tenemos que 
empezar a pensar qué es lo que tenemos que cambiar. Como decía, 
la institución educativa no está desvinculada de los otros sectores 
sociales, se integra en esos sectores y ayuda con estos sectores a 
una transformación social. Ayer revisando algo para el día de hoy, 
estaba revisando a este filósofo Theodor Adorno, tiene un pequeño 
texto, que de hecho fue un programa de radio, una entrevista que 
se llama “La educación después de Auschwitz” y claro, está dirigido 
específicamente para la Alemania de postguerra para re-pensar la 
educación en país que bajo el gobierno Nazi llegó a la barbarie. Él 
lo que dice es que hay que educar para que la barbarie no se repita, 
y sentí de pronto, que esas palabras que fueron realizadas en otro 
contexto cabían muy bien en el contexto actual de la sociedad mexi-
cana, de pronto lo que necesitamos es una educación para detener 

163



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

la barbarie, para detener la terrible violencia que hay allá afuera, 
para detener este hipercapitalismo, para detener las injusticias so-
ciales, para detener esta mala distribución de la riqueza. A mi juicio, 
desde ahí, podemos pensar esta crítica a la educación, pensar que 
la educación tiene que servir no para generar relaciones alienadas, 
y alienantes como ha servido hasta ahorita, sino generar relaciones 
de libertad, en pro de la autonomía de los individuos.

Entrevistador: bajo esta serie de ideas que comentas, la educa-
ción tiene la posibilidad de cambiar la realidad social. En este senti-
do, ¿la crítica tiene una función social?

Irma: Pues sí, hay que ver que obviamente ningún estado va a ge-
nerar una educación revolucionaria, o sea, ningún estado se va a 
atacar así mismo, sin embargo, la situación social en México amerita 
soluciones drásticas creo yo, no solamente en lo educativo, hay que 
pensar un tipo de educación revolucionaria en beneficio de seguir 
manteniendo una nación, sino nos vamos a destruir a nosotros mis-
mos, o sea, hay que lograr un equilibrio entre mantener aquello que 
consideramos valioso y cambiar aquellas cosas que hay que trans-
formar en la sociedad, pero para eso no podemos seguir teniendo 
el tipo de educación que tenemos hasta ahora, por ejemplo; hay 
una modificación en toda la currícula básica, estamos hablando de 
la Nueva Escuela Mexicana. Siempre la organización de lo que se 
da en clase, de los cambios curriculares, de los cambios didácticos 
son unidireccionales, o sea, ni el estudiante ni los padres de familia, 
ni nadie elige. Yo, por ejemplo; como docente yo no elijo que es lo 
que tengo que dar, a mí me dan una serie de contenidos y cómo los 
tengo que dar, mi participación como docente, la participación de 
los padres de familia, la participación de los propios estudiantes en 
esta transformación de la Nueva Escuela Mexicana es mínima, ya 
hay una directriz desde el estado y en este sentido, podemos decir, 
ideológica, porque la educación siempre es ideológica, que marca 
un rumbo. Más bien creo que hay que romper un poco esa unidirec-
ción y tratar de participar en los cambios educativos. Involucrarnos 
en esos cambios educativos, para generar un cambio social.

Entrevistador: La siguiente pregunta se dirige a la agenda, es de-
cir, a los grandes temas, los tópicos que unos diálogos críticos en 

164



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

educación deben considerar, en tu opinión, ¿cuál es la agenda de 
los diálogos críticos en educación?

Irma: Pues no tengo una propuesta, pero insisto, tengo intuiciones 
y creo que tenemos que pensar juntos, o sea, por eso el diálogo. 
¿Cuál es la finalidad de la educación?, y tener clara esta finalidad, 
pues al final de cuentas es construir una finalidad de la educación, 
en ese sentido, es posible ir ajustando todo lo demás. Lograr la 
participación de los distintos sectores sociales en los procesos edu-
cativos en la construcción de los planes de estudio, modelos educa-
tivos, modelos didácticos, entre muchos otros. 

Ayer que estaba revisando un poco sobre estos temas, hasta me 
estaba enojando, porque a veces percibo, pero con ese pesimismo 
que a veces me cargo terrible, lo que pasa con la educación rela-
cionado con la simulación como empresa. Considero que existen 
muchos procesos educativos orientados a la simulación a manera 
de una empresa. La educación asume su actividad bajo la idea de 
construir bloques, como quien construye un carro y parece ser que 
después de cubrir ciertos momentos sale ese bloque, pero, ade-
más; un resultado de esta situación en el estudiante que desde los 
4 años, cuando inicia su educación formal hasta que termina su 
doctorado, nos tenemos que preguntar cuántas horas ha pasado 
sentado en un salón de clases.

Entrevistador: En este sentido ¿qué resultados educativos debe-
mos esperar?

Irma: Un tipo de empleado que tampoco es el que pide el mundo 
actual, sobre todo ahora después de la pandemia, pues muchos 
nos cuestionamos ya el hecho de estar en una oficina cuando pare-
ce ser se trabaja y se produce mejor estando en otros lados, pero 
en el fondo no creo que la educación tenga que ser para servir al 
capitalismo, a la producción del otro, o sea, para hacer rico al otro, 
a mi juicio eso no es lo que tendríamos que hacer, y pensando que 
así fuera se está haciendo ya mal porque el estar sentado 8 horas 
no está capacitando para el empleado que requieren las empresas 
actuales. 

165



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: En tu opinión, ¿en qué consistiría la crítica para los 
diálogos críticos en educación?

Irma: Creo que más que esta visión crítica hacia los modelos, tene-
mos que mirar las prácticas educativas, que quiero decir con esto, 
lo que realmente ocurre, o sea, los procesos en el aula, cómo se 
forma el estudiante, qué obtiene el estudiante a lo largo de su ca-
rrera, por ejemplo, analizar la práctica educativa, obviamente intui-
mos que detrás hay modelos educativos y teorías educativas pero, 
a veces estas, como pasa en muchos casos, no llegan a la práctica 
educativa. Esto se observa cuando se empezaron a poner de moda 
el uso de modelos educativos, que cada universidad tuviera su mo-
delo educativo, se hizo mucho énfasis en la formación integral y, en-
tonces, cada modelo educativo visualizaba aquello que llamaba in-
tegralidad, y esto quiere decir que el ser humano es un ser complejo 
y que en esa complejidad tiene distintas dimensiones y entonces 
esas dimensiones son las que se van a formar, todas y cada una de 
ellas a lo largo de un proceso educativo, entonces cada universidad 
que construyó su modelo, caracterizó esas dimensiones; dimensión 
intelectual, dimensión psicológica, dimensión biológica, dimensión 
ética, cada uno le caracterizó, pues esas dimensiones y después 
en los procesos educativos ya en la práctica educativa se suponía 
que se iba a formar a ese ser integral; bueno eso nunca ha pasado 
realmente, ha habido siempre esta idea y esta parte ética, esta par-
te biológica ¿realmente se forma en el aula? ¿realmente se forma 
cuando yo estoy teniendo historia de la filosofía?, o estoy tomando 
algún otro curso, pues más bien lo que nos enfrentamos es una 
serie de problemas, limitantes en lo que pasa en el aula, y que tal 
vez toda esta otra parte no se alcanza a formar o no con la misma 
intención que esta parte intelectual o lo que llaman intelectual, sin 
embargo, está en los modelos. 

Si revisamos internet, entramos a las páginas de las universidades 
para observar sus modelos educativos nos vamos a encontrar que 
todos hablan de integralidad, y presentan dimensiones del ser hu-
mano que van a formar pero eso, realmente no se traduce en una 
práctica educativa, entonces creo, que más que hacer esta crítica a 
ese ideal, porque el modelo al final de cuentas es un ideal, hay que 
hacer la crítica a lo que realmente está pasando, lo que realmente 

166



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

estamos formando, donde destacaría la incoherencia entre el mo-
delo y la realidad educativa, porque no nos interesa tanto lo que 
está escrito, lo que nos interesa es lo que se produce en la práctica 
educativa. Yo pondría “el ojo” en esa relación.

Desde cómo se construye un currículum por ejemplo, si bien hay 
teorías curriculares y modelos de diseño curricular pero, en la prác-
tica real sobre cómo se construye un curriculum, hay elementos de 
poder dentro de los grupos, en la cátedra de profesores, que tiene 
mayor peso que la teoría curricular, entonces sería más interesante 
ver cuáles son esos elementos que realmente influyen en la cons-
trucción del curriculum. 
 
Entrevistador: ¿La educación oficial y formal nos prepara para vivir 
en una sociedad democrática en México?

Irma: Como decía, si no hay esta formación a la autonomía, y la 
autonomía implica principalmente poder reflexionar tu actuar, por lo 
cual celebro mucho que estemos ahora en estos diálogos porque 
desde hace tiempo veníamos platicando sobre hacer esta reflexión 
ética del profesor que implica también este apoderarse de tu pro-
pia práctica, de tu propio actuar con el estudiante, el hecho de que 
pasen como “zombies” por un proceso educativo es terrible, ¿fun-
ciona para algo?, para lograr transformar la sociedad, construir una 
sociedad democrática, una sociedad sin violencia o, al menos, con 
menos violencia, una sociedad con mayor justicia, con mayor igual-
dad, es necesario que estos individuos sean autónomos.

Entrevistador: ¿Consideras algunas perspectivas teóricas como 
necesarias para orientar hacia una educación que privilegie la au-
tonomía?

Irma: Sin duda sí, es algo que tendremos que ir revisando en es-
tos diálogos. Hay algo en pedagogía que casi todos los libros de 
historia de la pedagogía llaman “Pedagogía crítica”, que más bien 
son autores de línea principalmente estructuralista, no necesaria-
mente pedagogos como Foucault, como Althusser, como Bourdieu, 
que tienen una mirada hacia una crítica social y hacia las institucio-
nes sociales, donde nos hacen ver precisamente que la institución 

167



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

educativa lo que hace es ser un reflejo del Estado de poder y, por 
otro lado, ayuda a que se siga manteniendo ese poder, esa es la 
principal crítica en esta visión que llaman Pedagogía Crítica. Creo 
que podríamos tomar a ciertos autores de la escuela crítica, de la 
Escuela de Frankfurt, ayer que estuve leyendo un poco a T. Adorno, 
considero que debemos tomarlo a Horkheimer, revisar por supues-
to, ellos hacen una crítica muy particular, muy especial que tiene en 
cuenta la visión freudiana y también la visión marxista para desde 
ahí, pues, establecer un poco una crítica, una dialéctica materialista 
podemos decir, entonces creo que tenemos que remitirnos a esos 
autores revisarlos, dialogar con ellos, ver que si podemos traer para 
nuestra crítica, que si nos sirve para lo que queremos transformar.

Entrevistador: en ese sentido Irma, uno de tus temas de interés 
a lo largo de tu vida académica ha sido la religión y en tu trabajo 
de investigación doctoral, trabajas o has trabajado a Foucault entre 
otros, pero en esa línea que ya mencionas el poder, ¿cómo concebir 
al docente en la escuela mexicana?

Irma: Bueno, primero no estoy segura si todavía el profesor o la 
institución educativa sigue teniendo esta aura de pureza. Yo creo 
que más bien, eso es como de hace unos años, cuando Cantinflas 
hacía sus películas del profesor, pero no estoy muy segura si toda-
vía el profesor sigue teniendo ese espacio social que le asignaba 
esa aura que me comentas, tal vez, en ciertos lugares sí, y donde 
todavía la figura el profesor es una figura de autoridad pero, creo 
que en general, ya no existe esa imagen, pero si la educación es el 
futuro de un país en el sentido de que construye aquellos nuevos 
ciudadanos, y me refiero de la educación en general, no solamente 
la educación formal, los procesos educativos son procesos civiliza-
torios y construyen al nuevo ciudadano, por lo tanto, si es el futuro 
de un país, la pregunta es ¿qué futuro quiere uno? Es atrevernos a 
pensar, la educación como procesos disruptivos, como procesos 
revolucionarios para cambiar aquello que no nos gusta a nivel so-
cial y transformar al país en una versión que, si nos agrade, donde 
podamos vivir y convivir.

Entrevistador: ¿Qué papel tiene la ideología en la educación?

168



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Irma: Siempre en los procesos educativos, va a ver una ideología 
de fondo, o sea, cuando yo digo hay que mirar el país que quere-
mos, ya desde una mirada, considero que hay una mejor versión 
de México que la que tenemos, pero por supuesto es desde una 
mirada muy específica. Todo proceso educativo tiene atrás una vi-
sión ideológica y no hay que ser ingenuos en eso, más bien hay que 
dialogar con esa ideología para entender si es lo que queremos. 
Más bien, yo comenté que para mi lo ideal sería una visión que nos 
libere de esta hiperviolencia, que nos libre de este hipercapitalis-
mo, que a mi juicio van de la mano, pero eso ya tiene una mirada, 
ya no voy a decir que es una mirada enteramente marxista o roja, 
tampoco es por ahí, pero si considero que gran parte de la violencia 
social que tenemos, tiene que ver con esta visión hipercapitalista y 
para mí un ideal sería romper con esa visión hipercapitalista, pero 
obviamente ahí va una idea de fondo. La situación con los diálogos 
es ponernos de acuerdo, pensar, criticar nuestra sociedad y juntos 
decidir hacia dónde queremos ir, pero tener claridad sobre cuál es 
nuestra visión de sociedad. A diferencia de lo que ocurre ahora con 
esta transformación de la Nueva Escuela Mexicana, porque no veo 
teorías educativas, lo que percibo son ideologías educativas, ade-
más sin claridad de por qué esa visión y no otra, o quién lo decidió. 

Entrevistador: ¿Cómo percibes las transformaciones del sistema 
educativo en la denominada sociedad red?

Irma: Pues, más bien tenemos que pensar ¿por qué?, o sea, cuan-
do me dices hay que dar una clase donde los primeros tres minutos 
son clave, pues seguramente yo no me he apegado a nada de eso 
en todos mis años de docencia, responder al mercado es algo que 
creo yo no necesariamente tiene que estar en los procesos educati-
vos y, pues ve la pregunta ¿para qué es la educación?, tenemos que 
establecer la crítica ¿para qué educar?, o sea, si queremos educar 
para continuar y perpetuar este sistema hipercapitalista pues, en-
tonces tengo que darles clases, microclases, donde tantos minu-
tos tal vez sea mucho tiempo, y en lugar de tener una plataforma 
educativa, más bien tenemos un canal de tik tok, hacemos un baile 
mientras le estoy hablando de Platón o que se yo, pero creo que no 
es esa la idea, o sea, tenemos que salirnos de la visión de consu-
mo, tenemos que salirnos, vuelvo a la idea, para qué la actividad 

169



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

de educar. Lo primero que tenemos que preguntarnos es ¿para qué 
son los procesos educativos?, ¿para qué tendría que ser la educa-
ción? y, cuando tomamos estas formas desde una visión de consu-
mo, desde una visión de mercado, estamos dando al estudiante esa 
ideología. Por estas razones tenemos que criticar la práctica edu-
cativa, no estoy diciendo que la educación no considere el criterio 
de ser eficaz, pero tenemos que encontrar los medios para alcanzar 
la finalidad buscada y planteada desde el principio. Para lo cual es 
requisito pensar en conjunto.

Entrevistador: ¿Consideras pertinente hablar de una metodología 
para realizar la crítica en educación?

Irma: Pues mi primera idea es que hay que dejar libre, pero tene-
mos entonces el problema de que estos diálogos sean completa-
mente caóticos, y en pos de darle orden al caos, tendremos que 
establecer una ruta, una visión desde dónde. Pero sí tengo terribles 
problemas con lo que el método en general a causado a la educa-
ción, más bien creo que tendríamos que criticar los métodos, qué 
quiero decir con eso, hay una fe absoluta en la metodología que me 
causa, a veces, mucha extrañeza, en lo educativo hay metodología 
para todo, metodología para diseño curricular, metodología didácti-
ca, metodología para evaluar; estamos llenos de metodologías, de 
pasos estrictos a seguir y no puedes equivocarte en un paso pero, 
aparte, si sigues todo bien no hay garantía. Por lo tanto, lo que tene-
mos que hacer es criticar de dónde salen estas metodologías, para 
qué sirven, en qué nos ayudan. Mucho daño creo ya ha causado 
la metodología, por ejemplo en estos proyectos de tesis, estas me-
todologías de investigación, más bien tenemos que ser críticos al 
método y creo que esta visión crítica a lo que nos tiene que llevar 
es a pensar más atrás de los métodos, antes de los métodos, pero 
estableciendo límites en nuestro pensamiento, no pasos sino lími-
tes, desde dónde vamos a pensar, qué vamos a pensar, vamos a 
analizar de forma estructural el problema, lo vamos a analizar desde 
su finalidad, hay que tener orden, pero no necesariamente métodos, 
estaría yo en contra de ese método, más bien creo que con ese 
orden criticar las metodologías que están a lo largo de todos los 
procesos educativos.

170



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Entrevistador: Tu propuesta sobre la crítica a la metodología es 
interesante y provocadora Irma, sobre todo si consideramos que 
somos herederos del método cartesiano. 

Irma: A ver, pero el método cartesiano son 4 pasos que no le po-
demos llamar método, en el sistema que ahora se llama el método, 
el método cartesiano que es analiza, separa, sintetiza, si lo que 
hace uno en los procesos de pensamiento, pero no en el sentido 
de método que ahorita tienen los métodos, paso uno haz esto, paso 
dos haces esto con estos instrumentos, paso tres haces esto. Si 
hablamos de un método cartesiano pues ahí sí, pero en ese sentido 
de elementos mínimos que hay que tomar en cuenta en la reflexión, 
pero no, en el sentido de una seguidilla de momentos jerarquizados 
en: uno, dos, tres, cuatro.

Entrevistador: ¿Qué relación observas entre método y conoci-
miento en el proceso educativo?

Irma: En investigación esa relación se manifiesta como pasos a 
seguir que supuestamente te llevan a generar conocimiento pero no 
es así, lo que genera conocimiento es el método entendido como 
guía del pensamiento que te marca límites en sus etapas que a su 
vez se complementan para construir conocimiento “posiblemente”; 
pero eso mismo está pasando a nivel por ejemplo de la didáctica, 
hay diseños instruccionales y entonces en los primeros cinco minu-
tos tienes que hacer una presentación de tu clase, después en los 
siguientes cinco minutos tienes que retomar elementos de la clase 
pasada, después regresas y haces un ejercicio y le dan a los profe-
sores cuando hacen su planeación de clase o diseño instruccional 
una serie de pasos, de puntos, elementos que uno dice aquí, para 
empezar toda esa fantasía de la libertad de cátedra se pierde, pero 
realmente sirve plantearnos si esas metodologías tanto a nivel de 
didáctica y nivel de diseño curricular funcionan o no funcionan, ya 
ni se diga a nivel de investigación en este sentido de desarrollo de 
las tesis.

Entrevistador: Comentabas que la educación no es un proceso 
industrial. 

171



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

Irma: Así es, no somos autos, el ser humano no es un carro, no es 
algo que pueda yo meter en un proceso de ensamblaje y que cubra 
determinados pasos y que al final salga un carro, es decir, salga 
un individuo autónomo, eso no funciona así, no sé cómo funciona, 
pero así no.

Estoy a favor de establecer parámetros de reflexión, desde donde 
podemos interrogarnos cosas; parámetros de reflexión desde don-
de se puede hacer una investigación, una tesis; parámetros de re-
flexión desde donde podemos construir juntos un diseño curricular; 
parámetros de reflexión desde donde construimos una visión didác-
tica, más que pasos, más que recetas.

Entrevistador: ¿Por qué hacer diálogos críticos en educación? 

Irma: Porque no estamos contentos con lo que tenemos ahorita, 
porque nos damos cuenta que la sociedad, el México que hemos 
construido, por un lado con las instituciones educativas junto con 
otras instituciones, porque dije no está sola, no es el mejor México 
posible, de hecho es uno bastante “peorcito” y, tal vez si transfor-
mamos en conjunto lo educativo, si analizamos críticamente en qué 
estamos fallando en nuestros procesos educativos, podemos con el 
tiempo, transformar nuestra sociedad en una sociedad con menos 
violencia,  una sociedad donde no haya grupos vulnerables, una 
sociedad donde los ancianos tengan un espacio productivo, tengan 
un espacio de ser, tengan un espacio para vivir. Una sociedad con 
menos desigualdades económicas, en definitiva, una sociedad dis-
tinta a la que tenemos. 

Entrevistador: ¿Cuál es la agenda para los diálogos críticos en 
educación?

Irma: A parte de incluir a la filosofía, pues obviamente a las personas 
que se dedican a lo educativo, pedagogos, aquellos que estudiaron 
ciencias de la educación, lo cual me parece una mejor manera de 
llamarle. Dialogar con abogados, incluso gente de administración, 
porque la educación se juega mucho en procesos administrativos y 
cada vez son más importantes los procesos administrativos dentro 
de lo educativo, entonces también tenemos que ver una correcta 

172



Diálogos críticos en educación: voces y experiencias

administración pues este sería un diálogo abierto, creo yo. Invitar 
a muchas disciplinas, más bien la pregunta sería ¿a quién no invi-
tamos, no? a padres de familia hay que invitar, a estudiantes, entre 
muchos más.

Entrevistador: Muy bien Irma, te quiero agradecer por este diálo-
go, por esta entrevista sobre Educación. Te admiramos y aprecia-
mos todo tu trabajo.

173


