Voces de los actores

En esta seccion se presentan las entrevistas integras de las vo-
ces que gentilmente aceptaron ser entrevistadas en el programa
de “Corderos y Leones”. Programa que tenia el objetivo de conocer
la opinion de mujeres y hombres que por su trayectoria personal,
académica y profesional consideramos poseen un agudo sentido
de la critica, pero, al mismo tiempo, una perspectiva sensible del
fendbmeno educativo. A través de las vivencias de las y los entre-
vistados se van perfilando imagenes claras, tanto de su formacion
disciplinar como su interés y vocacién hacia la educacién, ademas
se ponen en evidencia una multiplicidad de preocupaciones que,
aunque en este proyecto no se ponen en evidencia, si permiten un
analisis posterior con otras tematicas e interpretaciones diferentes
que siempre enriqueceran el panorama de la educacioén.

Cabe destacar que los perfiles de las y los entrevistados es diverso,
asi como sus areas de investigacion y trabajo, pero, en su con-
junto, todas y todos mantienen un vinculo por su cercania con la
educacién formal. Sus perspectivas, critica, opinion y comentarios
se estructuran en forma de argumentos a partir de las preguntas
que plantea la dinAmica de entrevista. En este sentido, su voz se
presenta integra y resuena con fuerza para contribuir al fin de este
material, construir la linea de investigacion “Estudios Criticos en
Educacion”.

Reconocemos la riqueza de cada una de las entrevistas y en su
conjunto, sin embargo, el analisis que realizamos se queda “corto”
ante las diversas interpretaciones de las cuales son susceptibles,
por tal motivo, el presentar este material de manera integra implica
ofrecer la posibilidad de hacer otros estudios y analisis del discurso.
Esperamos que disfruten de estas entrevistas que son recorridos
desde la experiencia de las voces, pero al mismo tiempo, contienen
imagenes claras sobre cémo perciben el papel, funcidn, caracteris-
ticas y fundamento de la critica en la educacién.

42



David Arellano Gault

Académico e investigador desde
hace mas de 35 afios, su carre-
ra inicia por “accidente” y deci-
de apostar por un camino hasta
ese momento poco conocido por
él, estando aln en sus primeros
anos como estudiante de licen-
ciatura. La academia es un gran
medio para cambiar vidas a tra-
vés de la educacion, pero era un
camino que significaba ir en con-
tra de la tradicion familiar de ser
parte del mundo empresarial. Su
labor como docente se basa en la
esperanza de transmitir diversas
ideas de una forma entendible
y accesible. Como investigador,
disfruta comprender nuevas teo-
rias, discutir, armar redes de in-
vestigacion y descubrir nuevos
caminos del conocimiento. Re-
ferente y precursor de los estu-
dios organizacionales en el pais,
cuenta con una vasta produccion
de libros y articulos donde abor-
da este tema, asi como la refor-
ma del estado, las instituciones y
la corrupcién en América Latina,
siendo los estudios criticos orga-
nizacionales el mas reciente ca-
mino que ha decidido explorar.

43



Entrevistador: En este programa discutimos ¢en qué consiste la
critica en educacion? Y hoy tenemos el orgullo, el honor y el gusto
de contar con el Dr. David Arellano Gault, quien nos va a hacer el
favor de participar al contestar varias preguntas y darnos su vision
propia, al ser una autoridad, un experto en los estudios organizacio-
nales en la parte politica y de gobierno, Dr. David sea bienvenido.

David: Muchas gracias profe César un gusto estar aqui en tu pro-
grama, a ver como nos va porque es un tema nada sencillo el que
quieres que tratemos.

Entrevistador: La administracion, en algin momento dicho por
Eduardo Ibarra en México, se ha ensefiado muy mal tradicional-
mente y un poco de eso se explica que ya no se pudo mantener
vigente en las universidades y, mucho de la critica mencionaba que
era una administraciébn de manual, de recetas; pero tu estudiaste
administracion y llegas a la Teoria de la Organizacion ;cdémo se da
esa transicion?

David: Pues si, digamos que mi experiencia en administracién tiene
que ver con esta idea muy arraigada de que nada que se pueda ex-
plicar en la teoria sirve para la practica, entonces, es una disciplina,
al menos en México como yo la vivi, empobrecida por esta perspec-
tiva de que la teoria y los estudios cientificos no tenian mucho que
aportar a la practica. Entonces, estudié en una escuela que ademas
valora que la gente realmente va a estudiar administracién solamen-
te para obtener el titulo, porque en realidad todo lo aprenden en la
practica. En efecto, los estudiantes trabajaban y yo era de los pocos
estudiantes de tiempo completo. En el camino tuve una materia que
yo hoy ya no recuerdo el nombre paradéjicamente, pero lei el pri-
mer libro de Teoria de la Organizacién en mi vida, que es un libro
ademas escrito por mexicanos, muy bueno, muy poco conocido de
Rodil y Mendoza: “Conceptos fundamentales sobre organizacion”
en donde por primera vez encuentro el tema de organizacién y veo
que es otro mundo, otra discusién que se refiere no solamente a la
aplicacion cientifica de la administracién sino una critica a la admi-
nistracion, es decir, el contexto social, el contexto politico y el con-
texto sociolégico. Me encontré, por ejemplo, con los experimentos
que se hacen en Hawthorne y cémo las personas responden de una

44



manera distinta a lo que los administradores y los gerentes les dicen
u ordenan. Encuentro el conflicto y el poder en las organizaciones,
entonces me comienza a interesar esta forma mas cientifica y mas
tedrica que de alguna manera habia sido relegada.

Entonces, lo que dice Eduardo Ibarra y Luis Montafio respecto a lo
mal que se ensefa administracién en un pais como México, y pro-
bablemente en América Latina en general, creo que tiene que ver
con esta idea de que todo se aprende en la practica y lo que sucede
es que la gente que esta en la practica no se dé cuenta de la canti-
dad de errores, de problemas y de retos que estan enfrentando en
los que la teoria les pudiera ayudar. Yo creo que sigue siendo mas o
menos igual, no creo que haya cambiado mucho de lo que observo
en ese sentido en los paises donde se aprende administraciéon, por
eso fue como accidental mi arribo a una visiébn mas rica, que discute
las problematicas que la gente vive en las organizaciones y que se
desprecian y esconden debajo de la alfombra con categorias como
resistencia al cambio o como conflicto patoldgico.

Entrevistador: Bueno, y en esta parte de tu formacion, estas en el
CIDE en la maestria y te vas a Estados Unidos, a Denver, a hacer el
doctorado, ¢como das el cambio de la administracion que se dirige
mas a la parte privada y te inclinas a gobierno, al tema de la corrup-
cion, centrandose en la parte del sector publico?

David: Pues son de los accidentes familiares personales, mi fami-
lia es una familia de empresarios, concretamente de banqueros, y
entonces lo que yo conocia era el mundo de la empresa privada de
los bancos. Cuando termino la licenciatura era muy joven, empecé
muy joven en la licenciatura, y entonces conoci un profesor que
me hablé del CIDE y de que debia conocer otros mundos, el mun-
do de la administracién publica, otro tipo de administracién, enton-
ces hice la maestria en el CIDE en Administracién Publica y conoci
todo este otro mundo de la administracién. Alli cursé Teoria de la
Organizacion, ahora si de una manera muy formal, muy fuerte, de
un programa que habia creado Jorge Barenstein, hoy en dia en la
ONU. Barenstein fue de los que trajo la Teoria de la Organizacion a
Ameérica Latina dado que estudi6 a T. Parsons en Estados Unidos.
Entonces es donde conozco este mundo de cruce entre la adminis-

45



tracion mas general, la administracion de empresas que yo habia
tenido en la carrera y la administracién publica que era otro mundo,
el mundo de las organizaciones gubernamentales. Entonces, cuan-
do termino la maestria, mi familia ya me tenia listo un trabajo en la
empresa privada, un hermano muy querido que desafortunadamen-
te fallecié por COVID ya me tenia el trabajo listo, muy lindo y todo,
vamos, creian que yo iba a seguir esta carrera. Después de una
semana de trabajar en el sector privado, me doy cuenta de que no
es lo mio, renuncio, con una gran crisis familiar en medio evidente-
mente y decido que lo mio era ser académico y hacer estudios en
organizaciones publicas. Luego descubro que en realidad la Teoria
de la Organizacion nace fuertemente ligada a los estudios de admi-
nistracion publica y que no es sino hasta las Ultimas décadas que
las escuelas de negocios han dominado en el campo, pero en su
origen, digamos los actores paradigmaticos, muchos de ellos y de
ellas vienen de la administracién publica. Entonces el puente no era
tan extrafio como yo al principio pensé y ello me obliga entonces a
tener dos pies, diferentes disciplinas, porque en efecto, aunque se
tocan son disciplinas que tienen sus propias dinamicas. En el fon-
do creo yo, que para mi caracter ha sido, fue, una buena decision,
porque al final de cuentas me interesan mucho mas los problemas
publicos que los problemas de las empresas, aunque también son
muy interesantes, no son exactamente lo que més me llamé la aten-
cion al final de cuentas.

Entrevistador: T mismo te has definido como un raton de biblio-
teca, la pregunta aqui seria jen qué momento pasas de cordero a
ledn, en el sentido de seguir el texto, al momento en que ya te posi-
cionas frente a él?, ;como fue, en un autoandlisis, esa transicion a
la postura critica que tienes?

David: Mi mama, en uno de sus dichos poco politicamente correc-
tos, decia que yo era muy contreras, es decir, que me gustaba por
naturaleza ir en contra o rebelarme ante los limites establecidos,
en fin, me pasaron muchas cosas. Creo yo que, en realidad, en mi
caso, esto de estar insatisfecho con muchas cuestiones al respec-
to de como se hacen las cosas es algo que ya lo tengo de alguna
forma incorporado, no sé si ya en mi personalidad o porque desde
muy chico me gusto la lectura, entonces me la pasaba leyendo todo
el tiempo y eso también ayudbé.

46



Mi primera insatisfaccion fue en realidad con la docencia, la canti-
dad de malos maestros que tuve en mi vida, los muy pocos buenos
maestros comprometidos que tuve y el impacto de esos buenos
maestros en mi vida fue algo que siempre me hizo sorprenderme.
Muy poquitos buenos maestros hicieron una gran diferencia en mi
vida, Entonces, una de las promesas que desde muy joven me hice
fue que yo no queria repetir ese proceso, que si yo iba a ser un pro-
fesor tenia que tratar de ser lo mas comprometido, porque no estas
hablando solamente de reunirte con personas para discutir cosas,
sino que estas tratando de ayudarlas a desarrollar sus propias vi-
das, sus propias carreras y sus propios proyectos.

Luego resultdé que la cosa era mucho mas complicada de que lo
que habia pensado, es decir, ser un buen profesor en clases es la
cosa mas dificil a lo que yo me he enfrentado en la vida y de la que
me sigo sintiendo profundamente insatisfecho, porque creo que es
también un asunto de vocacion y un asunto de caracter que yo no
necesariamente he logrado construir en mi vida. Es decir, la critica
se me regreso, porque de alguna manera nunca me he sentido to-
talmente satisfecho con mi capacidad docente, y lo Unico que he
mantenido en estos afios a nivel critico, en mi vida como docente,
ha sido al menos tratar de no hacer dafo.

Tal vez no soy un excelente profesor y tal vez no logro tocar la vida
de los estudiantes, pero al menos trato de que no sientan que el
conocimiento es pérdida de tiempo o que al menos observen que
traté de hacer lo mejor que se podia dentro de mis limitaciones para
que cada uno de los cursos que he dado en mi vida tengan alguna
intencién de ser diferentes. Creo que esos fueron de alguna forma
los puntos que me hicieron entrar a este asunto de la carrera aca-
démica y que han mantenido en mi, creo yo, al menos en algun
sentido la constante advertencia de que cualquier actividad, en este
caso la docencia, es algo que requiere de una profunda autocritica
sistematica y una gran responsabilidad. Digamos que la critica muy
facil que hice cuando era joven a los docentes, pues se me regre-
sa décadas después, porque sé que no he sido tan buen docente.
Es una labor muy intensa en la que no es facil alcanzar los niveles
de excelencia a los que aspira cualquier universidad o cualquier
escuela.

47



Entrevistador: Sobre todo porque hay muchos elementos que in-
tervienen, ningln grupo se va a parecer al siguiente, aunque tal
vez el tema pueda ser el mismo, eso va cambiando, modelando las
situaciones y el conocimiento que vas desarrollando, todo eso va
haciendo que varie en el tiempo. Por lo tanto, decimos este dicho de
que la docencia es una tarea inagotada e inacabada.

David: Totalmente de acuerdo. Exacto, las personas son distintas.
Uno va aprendiendo a hacer las cosas, se da cuenta de errores
que luego intenta corregir. Seguramente hoy dia uno comete errores
que probablemente si uno mantiene una visién critica digamos que
se puede dar cuenta . Estar tratando de tocar la vida de personas
en muy diversas circunstancias y nunca podras comprender todas
esas circunstancias, en fin, creo que la critica no tiene necesaria-
mente que ver con una posicion de “es que hay un mundo correcto
al cual se va a llegar” o “a una tierra prometida”, eso no existe como
tal, es una actividad en la cual todo el tiempo tienes que estar insa-
tisfecho para seguir intentando nuevas cosas y mejorar, y a veces
no salen bien, a veces los experimentos salen mal.

Entrevistador: David, sabemos que eres muy activo en tu canal de
YouTube, en los primeros videos das las clases y presentas magis-
tralmente a los y las autoras, los revisas, expones problematicas y
situaciones a enfrentar al estudiarles, pero ya hacia tus ultimos pro-
gramas eres mas controversial ;cémo se da este cambio?, ;como
viviste esa transicion?

David: Bueno, me gusta experimentar, tal vez nunca llegaré a un
nivel de excelencia en la docencia, pero lo que si intento es expe-
rimentar, intentar cosas nuevas. Antes de la pandemia, cuando de
alguna forma empecé a hacer cuentas de esa burbuja en la que yo
he vivido mi vida profesional que es el CIDE, que es muy chiquito,
una institucidbn muy centripeta con muchos elementos que estan
controlados, no es una gran universidad, no son grandes numeros,
son pequefos numeros. Empecé a hacer las cuentas de cuantos
estudiantes habia yo tenido en la maestria y en el doctorado del
CIDE, un poco me cuestioné: ¢por qué una burbuja como el CIDE
no podria ser expandida a mas personas?, porque si en el CIDE
deciamos que éramos gente preparada y comprometida con la do-

48



cenciay la investigacion: ¢por qué tener que quedarse en un circulo
tan pequefio?, y surgi6é la idea: “por qué no subimos el curso del
propedéutico de la maestria en Administracion Publica a YouTube
¢qué puede pasar?, Nada”.

Hablé con el director del CIDE y le pedi que me dijera todos los
problemas legales que podiamos tener, me dijo que en la medida en
que yo lo hiciera como un proyecto personal y lo ambientara asi en
el video podia hacer lo que quisiera. Entonces, fue un experimento
que lo que intentaba era romper esa burbuja, ver si habia un pablico
mas alla de los ratones de biblioteca que somos en el CIDE. Los
ratones de biblioteca atraemos a ratones de biblioteca y entonces
armamos nuestro grupito de ratones de biblioteca, y uno se queda
pensando si habra mas gente que pueda estar interesada en estos
temas y esa fue la respuesta.

Bueno, y entonces me costd muchisimo trabajo iniciar, me daba mu-
cha pena estar frente a la camara, veia lo que decia y temia que de-
cia puras tarugadas. Ademas dije, bueno todo proyecto implica un
monton de responsabilidad y de costos y voy a tratar de mantenerlo
de la manera mas sencilla que se pueda, pues de lo que se trata es
saber si hay mas publico que pueda estar interesado en estas ideas
que en el CIDE se ofrecen a muy pocas personas; entonces, voy a
tratar de mantenerlo lo menos costoso. Agarré mi Mac y mi pizarrén
en mi oficina y dije “asi como va, pues va”, no voy ni a complicar,
ni tener edicién, porque si empiezo a ponerle complicaciones en-
tonces voy a empezar a rehacer la burbuja, por eso inicié un poco
como experimental, un poco para ver como iban las cuestiones. En
clase presencial soy mucho menos acartonado de lo que me salian
los videos, me era muy dificil hablarle a la camara, yo hago chistes
impropios y bromas y eso no me sale yo solito hablandole a la ca-
mara, es una cosa muy rara. Entonces, creo que fue un proceso de
aprendizaje, en el cual primero lo bonito fue que si habia un publico
que estaba interesado en estos temas y que se amplio.

Para un ratén de biblioteca con un canal de YouTube tener mas de
1000 suscriptores, o algo asi, no es un gran nimero, pero es un
buen publico, me gust6 saber que si habia mas gente interesada.
Luego vino la pandemia, lo cual me oblig6 a hacerlo de una ma-

49



nera mas estructurada, aunque yo me mantuve en el plan de no
hacerlo costoso. Luego el Podcasts (Les Administradores Publicos)
fue entonces como la consecuencia normal del asunto, porque la
idea era al publico todavia mas general hablarle de que si existen
estos temas de administracion y que se tratan de manera cientifica,
entonces ahi siento menos problemas de decir tarugadas en los
videos y me suelto mas. Esa es la verdad.

Entrevistador: A mi me gustaria preguntarte sobre la serie que
tienes de las Trampas de la decisiéon, donde nos fuiste mostran-
do y construyendo que la toma de decisiones, méas alld de lo que
veniamos entendiendo, pasan en las situaciones mas comunes y
que no tienen estas circunstancias extraordinarias, cémo llegaste
precisamente a plantear esta serie en YouTube de las Trampas de
la decision?

David: Todo son contradicciones en la vida de las personas, me
imagino. Si pudiéramos plantear cuando comienza la idea de que
podia haber algo en la realidad que fueran las Trampas de la deci-
sion diria que pasaron mas de 10 afios. Fue una intuiciébn conforme
iba yo metiéndome a la discusién de la toma de decision de las
organizaciones, comencé a tener la impresion de esto a lo que lla-
mabamos patologias, las malas decisiones no eran patologias, sino
que eran tan comunes, tan comunes que habia que estudiarlas. Las
evitamos estudiar porque era facil barrerlas debajo la alfombra, es
decir que eran errores y no decir que en realidad eran procesos
humanos y politicos que estaban envueltos.

Bueno, entonces, no sé si en algin momento lo dije en el video o
en los videos, pero después de 10 o 12 anos de estudiar el tema
me siento todavia inseguro de que realmente esté yo bajo una vista
que sea cierta, es decir, a lo mejor estoy llamando de una manera
particular a un fendbmeno explicable de otra manera. Entonces, el
por qué surgi6é en YouTube ese curso de las Trampas, entre otras
cosas, fue para arriesgar una explicacion y ver si la gente me decia:
“estas persiguiendo una quimera, no le sigas por ahi, eso ya esta
explicado, no tiene nada que ver con Trampas estas equivocado”.
Entonces, me di cuenta cual es lo menos costoso antes de publi-
car cualquier cosa, pues que la gente en YouTube me dijera: “estas

50



equivocado” y eso me permitié pensar en mi curso de una mane-
ra muy sincera, muy abierta, planteando que a lo mejor estaba yo
diciendo tonterias y que no eran hechos, resulté que al menos en
general no fue mal vista la idea y por eso persegui una investigacion
y proximamente saldra mi libro al respecto. Insisto, creo que ya es-
toy un poquito mas seguro hoy dia que no estoy persiguiendo una
quimera, aunque no estoy tan seguro después de que salga el libro
y que lo lean, ya me diran a lo mejor si realmente me equivoqué.
Bueno y entonces el punto de los videos, justamente me ayudaba a
expresar 10 afios de investigacién de manera resumida y sintética,
creo que en el fondo mucho de este asunto de conocimiento tiene
que ver con cuanto uno es capaz de explicar de una manera relati-
vamente sencilla. Es probable que uno haya logrado entender la di-
namica de lo que puede ser complicado, la explicacion no necesita
ser complicada cuando uno lo esta entendiendo, esa fue la razén de
mi curso y el video, lanzarlo y ver si la gente me decia que estaba
diciendo una tonteria.

Entrevistador: Estamos caracterizando la critica, hemos visto que
estas en educacién, obviamente tienes los temas de organizacion
y de administracion publica, pero ¢cual seria para ti un fin, si se le
puede hablar asi, de establecer didlogos criticos en educacion?

David: En cualquier actividad y la educacion no es la excepcion
yo creo, hay un factor de ignorancia que creo que es fundamental,
es decir, yo sé que cuando decimos que educamos personas, que
pasamos por procesos educativos a los estudiantes, los padres de
familia se podrian preocupar de que les dijéramos abiertamente, de
manera sincera, que no estamos totalmente seguros de que sig-
nifica educar bien a tus hijos, no estamos seguros qué significa,
qué les vamos a ensefiar, para qué y con qué utilidad, pero esa es
la verdad. La verdad es que ignoramos un monton de cosas y la
realidad es que la ciencia tradicional normal esta basada sustanti-
vamente en la idea de todo lo que ignoramos y de que cada una de
las cuestiones que construimos como hipoétesis, luego evidencias
y luego coOmo pruebas, no son sino un paso dentro de la ignoran-
cia para descubrir luego que nuestra ignorancia si existia y que te-
nemos que rehacer nuestras hipétesis y nuestras ideas, porque la
realidad es mucho mas dinamica y divertida que nuestras hipétesis,

51



nuestras tesis y nuestros procesos. Entonces, en la educacién uno
tiene que hacer una cosa muy atrevida, uno tiene que poner a gente
ignorante a informar a gente ignorante. Todos somos ignorantes al
final de cuentas evidentemente y sin embargo esa gente que edu-
camos, a la que tratamos de ensefar algo, lo que hacemos es que
tratar de sistematizar cuestiones para que las personas entonces
puedan formar sus propios criterios y enfrentar sus propias dudas
y légicas de conocimiento que quieran desarrollar en un mundo de
una inmensa cantidad de elementos que nunca alcanzamos a com-
prender completamente. Entonces yo creo que una primera labor
podria ser el de la humildad digamos, porque alguien que se atreve
a decir que puede ensefar a otras personas, que bueno que alguien
se atreve a hacer eso dentro de nuestra ignorancia, dentro de nues-
tras limitaciones, seguramente sera porque tenemos intenciones,
vocacion, ideas e informacion que puede ayudar a otras personas a
formar su propio criterio dentro de una gran loégica de humildad creo
y0, a eso si me he enfrentado mucho en el campo de la educacion.
La idea de las personas que se tienen que educat, sin lugar a duda,
me he enfrentado y he visto mucho y seguramente yo he cometido
el mismo error en diversas ocasiones cuando yo creo que la educa-
cion como labor, como profesién y como disciplina debe estar con-
tinuamente basada en la constante humildad ante la ignorancia que
es nuestra materia prima sobre la cual laboramos. Yo comenzaria
a probar por ahi.

Entrevistador: En ese sentido David, ¢cudl seria una agenda para
los dialogos criticos en educacion?, jcual tu crees que seria la
agenda minima que se tendria que revisar?

David: No es que lo haya pensado mucho en realidad, es una bue-
na pregunta. Cémo logramos explicarle a la sociedad, a la gente,
que la actividad de la educacion es una actividad social, es una
actividad organizacional, es una actividad politica, es decir, cdmo
le explicamos a la gente que la imagen de la docencia pura es una
imagen muy bonita, muy linda, una imagen irreal. T tienes a per-
sonas educando a otras personas en un contexto de organizacion,
en un contexto de recursos en el caso de la educacion publica, en
un contexto politico en un contexto organizacional profundamente
politico, en el cual, si pensamos que la buena educacién es una

52



educacion de la pureza, en el marco de la pureza estamos dando
una imagen imposible e ilégica de lo que implica la produccion en
la educacion, la produccién en la investigacion. La investigacion,
la educacion y la docencia son actividades sociales construidas
dentro de criaturas sociales organizacionales y politicas y por lo
tanto hay alegrias, hay errores, hay envidias, hay batallas politicas,
hay batallas por recursos, hay poder, hay autoridad y todo eso no
son elementos perniciosos que no me dejan producir la verdadera
educacion, son los elementos a través de los cuales producimos
la educacion que podemos hacer en cualquier pais y en cualquier
sociedad, ;cdmo hacemos para explicarle esto a la gente? Cuando
escucho estos discursos moralistas y puristas, todo esto depende
del dia que encontremos la piedra filosofal de la verdad, ;qué les
podemos decir a estas personas para decirles “fijese que la libertad
de una sociedad liberal y democratica esta basada en la idea de
que todos podemos pensar de manera distinta y que esa pluralidad
nos lleva a no tener el acceso a una pureza en ningun sentido”?
La pureza no existe, lo que existe es el didlogo, la deliberacién en-
tre personas que pensamos distinto y qué podemos construir con
recursos limitados, porque muchos problemas asociados politicos
y sociales, lo que llamamos como las soluciones a los problemas
publicos, las soluciones a los problemas sociales o la solucién a los
problemas familiares, en otras palabras; esta idea de que la edu-
cacioén es la persecucion del apostolado del conocimiento puro me
parece una de las visiones de la fabrica social mas dafinas que se
puedan dar en cualquier sociedad plural, ;como le hacemos para
explicar que no es asi?, que es mucho mas vivo, mucho mas contra-
dictorio, mucho mas cabtico, pero que esa es la materia prima sobre
la cual podemos y debemos construir sociedades libres, plurales,
capaces de hacer ciencia, capaces de hacer al mismo tiempo, de
plantearse valores encontrados y sin embargo encontrar el consen-
S0 y encontrar soluciones civilizadas a los diversos problemas que
tenemos. No sé, estoy revolviendo muchas cosas, pero creo que
van en el mismo punto de una labor mas realista de como explica-
mos a la sociedad para que la sociedad aprecie lo profundamente
humano y social que implica construir educacion e investigacion en
una sociedad como la mexicana, por ejemplo.

Descubrimos probablemente que hay una combinacién de apos-

53



tolado con ganas y de deseos de personalidad de ser docente, de
ser investigador, investigadora, pero que tiene que estar en el de-
sarrollo de un oficio, tiene que aprender, tiene que perfeccionar. Es
inacabado, que siempre implica una constante actualizacién, una
constante angustia por mejorar, construir instituciones, reglas, in-
centivos y valores que se acomodan dentro de un espacio organiza-
cional que requiere recursos, constancia, largo plazo de estabilidad
y de autonomia en el caso de las universidades, para la libertad
de conocimiento, todos esos elementos que son un monton y de
los que una sociedad tendria que estar consciente, digamos, de la
responsabilidad que implica crear todas esas condiciones, no nada
mas una sino todas las condiciones que muchas sociedades, mu-
chos paises, lo han hecho bastante mejor que nosotros, digamos.

Entrevistador: En tu opiniébn ;qué caracterizara los didlogos en
educacion, para denominarlos dialogos criticos?

David: No sé, digamos, los estudios criticos o légicas criticas den-
tro de cualquiera de los campos implica, primero que nada, entien-
do yo, el sentirse cdmodos de hacer, explotar y erosionar cualquiera
de las certezas que se tengan. Cuando se tienen certezas, decia-
mos hace rato que la ciencia es un centro, la ciencia tiene certezas
de corto plazo, mediano plazo y luego las certezas se derrumban o
se deshacen y se reconstruyen, y la ciencia es mas asi de alguna
forma, con rompimientos. Entonces, yo creo que para que sean cri-
ticos, deben atreverse a tocar certezas.

Hay una buena manera de medir la calidad académica ¢si, sera?, y
si se da ¢jcuales son los organismos perversos que han generado
los mecanismos para medir la calidad académica? Si no publicas en
revistas internacionales no eres un buen cientifico ¢sera?, ;dénde
estan los elementos?, ;qué otros elementos por trayectoria se ge-
neran por mecanismos cientificos? La docencia no se puede hacer
si no se hace a través de ciertos mecanismos perfectamente defi-
nidos con objetivos y metas (si?, ¢por qué?, es decir, ;de donde
vienen?, jcuales son las cadenas causales?

Es decir, creo que una de las aportaciones de los estudios criticos
en general ha sido atreverse a cuestionar; si eres alguien profe-

54



sional encontraras certezas que hasta su momento tienen, porque
a lo mejor muchas de esas certezas estan basadas en elementos
de dominacion, de poder, de invisibilizacion de otras agendas que
podrian ser interesantes. Es una agenda atrevida, porque una vez
que explotas algo o que implosiona una certeza la pregunta es ;qué
sigue?, creo que la responsabilidad tendria que ir también ahi, no
nada mas se trata de ir y explotar las cosas, se trata de ir y si las vas
a explotar hacer la propuesta minimamente.

Entrevistador: Digamos David que hay un tema ético, en el sentido
como tu mencionas. En tu experiencia ¢la critica o las posturas cri-
ticas tienen tacitamente la postura ética?

David: No, no siempre. A ver si lo entiendo bien digamos, yo creo
que hay que ser un poco esquizofrénico, se debe tener algo o mu-
cho de esquizofrénico, para uno aceptar que entonces hacer que
algo implosione, y lo logra, es que deconstruye y reconstruye aque-
llo que critico. El siguiente paso, que me parece que no sé si es
ético solamente, pero bueno, tiene que ver con el hecho de respon-
sabilizarse y aceptar que eso que reconstruiste es igualmente des-
truible y reconstruible. Creo que ese paso a mucha gente les causa
dolor. Yo creo que no. Pero debe ser por la esquizofrenia que decia
antes. Los estudios criticos que terminan diciendo “lo que vamos a
producir es la verdad”, otra vez, la verdadera y pura realidad, creo
que ya viol6 sus propios principios. Qué tiene de malo el pensar que
esto es una constante batalla de reconstruccién, de construccion y
vuelta a construir, yo digo que no lo tiene, pero hay alguna razén de
que para mucha gente puede ser un poco doloroso decir que lo que
construiste, luego alguien lo puede desarmar, para mi es bueno el
hecho de que cualquier verdad que se construye es cuestionable y
puede ser mejorable en la siguiente fase, pero entiendo que no es
facil llegar a ese punto de autocritica.

Y politicamente, es decir, claro que es dificil gastar muchos recur-
sos, mucho tiempo y muchas discusiones para luego decir esto pue-
de ser cuestionable después y reconstruible, también politicamente
puede hacer dafo. Nuevamente creo que, por eso, hay una incon-
sistencia, una incongruencia en toda una sociedad plural que por
un lado aprecia la pluralidad, aprecia el debate, aprecia el conflicto

55



como inevitable. Pero, por otro lado, se cuestiona si el conflicto es
en el fondo una patologia que debe ser eliminada si se quiere lograr
algo. Hay una inconsistencia, creo que los estudios criticos pueden
ser parte de esta perspectiva o visién, digamos, que cambien o nos
ensefien a vivir con esta inconsistencia.

Entrevistador: Te pregunto ;qué bases tedricas son pertinentes
para los dialogos criticos en educacion?

David: No, bueno uno de los retos de los estudios criticos es inclu-
so la discusion sobre los problemas de la sobre especializaciéon y
luego lo que llamamos politicamente multidisciplinario o interdisci-
plinario, muchisimo mas dificil de lograr de lo que las palabras nos
dicen, entonces, es muy facil decir que tiene que ser una misién
multidisciplinaria y luego es més dificil decir como se organiza eso,
cémo las diferentes partes van adquiriendo cierta congruencia y
cdmo se van a ir contraponiendo y complementando en diversos
momentos. Yo creo que no hay otra mas que la experimentacion,
es decir, al final de cuentas queda claro que una sola visién, una
sola disciplina, es dificil que nos diga mucho sobre como reformar
la educacion o cémo reformar la investigacion. También es cierto
y habra que hacerlo desde el principio explicito, que tenemos que
hacer muchos experimentos diferentes que no nos van a salir bien,
coordinar la interdisciplina es una de las cosas mas retadoras que
me he encontrado en mi vida profesional y mas dificiles de alcanzar,
entonces, yo creo que el manejo nos da incluso las sorpresas, ha-
bria que dejar entrar y permitir la discusion de técnicos, ingenieros,
inteligencia artificial o los més tradicionales de la sociologia o de la
politica, habria que iniciar con ese espiritu muy abierto siempre en-
tendiendo que el reto de incorporarlos, integrarlos y coordinarlos va
a ser siempre incompleto. Me parece y tendra que irse aprendiendo
en el camino, qué estrategia ¢una estrategia muy abierta?, ;una
estrategia mas dirigida?, yo creo que hay que experimentar las dos
y los grises que hay en medio de ellas.

Entrevistador: Se me ocurren dos preguntas, la primera, ;en qué

sentido estarias tu pensando la relacidén entre educacion y experi-
mento?,

56



David: Una de las maneras seria acercarse al pragmatismo. Una
filosofia pragmatista, tiene muchos problemas pues, pero en ciertos
puntos tiene una vision que ayuda a resolver este tipo de dilemas,
no a resolverlos digamos, a enfrentarlos, lo que tendria que ver con
el hecho de hacer explicitos los valores que se persiguen. Es decir,
de partida uno no sabe que en una sociedad plural los valores estan
en disputa y entonces siempre que alguien propone una solucion
esta proponiendo un valor y esta bien que lo proponga, que lo haga
explicito y que diga que eso es algo que esta persiguiendo. A dén-
de llevan los valores en un sentido pragmatico, llevan a discusion,
llevan a debate, lleva a la introduccion de diferentes visiones que
pueden apoyar a resolver el problema, entonces lo que acaba su-
cediendo es una combinacioén, es decir, puede ser que algunos pro-
gramas con unas visiones sean enormemente innovadores, es decir
arriesgadisimos, y cuando lo digan, mucha gente probablemente
va a reaccionar y decir “qué bueno que lo hacen” y otra gente va a
decir “espérate, por qué vamos a apostar todo con una innovacion
tan arriesgada”.

Se pueden generar ciertos elementos mas pragmaticos dentro de
tu propuesta, por si el experimento falla o la innovacién no llega a
suceder, sin embargo, no se perdi6 el tiempo, lograste cierta estabi-
lidad en circulos de investigacion o de educacién. Ese tipo de cosas
sucede mucho en las légicas, porque no hay una varita magica que
te diga qué vas a resolver, pero la I6gica pragmatica lo que dice es:
explicita los valores, permite la introduccion de otros y generalmen-
te termina con que se puede agregar a propuestas que sin dejar de
ser innovadoras tengan algunos elementos en la realidad que los
hagan ser menos riesgosos, por ejemplo.

Claro, en el escenario puede haber a lo mejor una visiébn méas con-
servadora “la innovacién se perdio y lo Unico que quedo6 fue lo que
ya se sabia”, en fin, no hay varita magica, pero en esta logica parti-
mos de la critica, partimos por lo tanto de la innovacién de decir que
hay que pensar, explotar las certezas y abrir innovaciones. Bueno,
habria que ser también congruentes para decir que esto se tiene
que debatir, discutir y que se tiene que aceptar que es probable que
tenga que haber modificaciones y cambios a légicas que pueden
inclusive llegar a ser méas pragmaticas, que puedan resolver alguno

57



de los riesgos 0 que estan implicitos en una propuesta demasiado
innovadora. En fin, habria varias maneras de plantearlo, confiar en
que las personas pueden aceptar un experimento, una innovacion
explicada, y que la gente participe para decidir qué implica esa in-
novacion y los riesgos de esa innovacién. Yo no creo que la innova-
cion tenga que ser algo escondido u oculto o solamente entendido
por las personas sapientes.

Entrevistador: ;Es pertinente entender a la educacion como un
acto politico?

David: Y como proceso, es decir, el disefio mental o el disefio ins-
trumental va a tener que estar anclado a la realidad, y cualquiera
que haya estado en el proceso de disefio y luego la implementacion
sabe que el momento de llevarlo a la implementacién se mueve
enormemente y que uno acaba modificando un monton de cosas
del disefo. Muchas cosas, lo platicamos hace rato, se aprenden ha-
ciendo, se entienden actuando, no se pueden observar en la teoria,
se tienen que aprender en la accion y entonces, cuando incorporas
la accion de manera explicita desde el principio estas mas prepara-
do, digamos, para evitar esos extremos, donde asumes que la ac-
cion es todo y que la teoria es nada o al otro extremo donde asumes
que el disefio técnico lo es todo y que la aplicacién debe seguirse
perfectamente al diseno. A eso me refiero en esa posibilidad que
abre esa idea de humildad respecto de como un proceso de co-
nocimiento, un proceso de ensefianza se tiene que ver también en
la accién y en la accién hay muchas personas con muy diferentes
perspectivas y valores.

Entrevistador: Totalmente de acuerdo, y te decia que tenia dos
preguntas, y la siguiente pregunta, estaba pensando un poco en el
epistemdlogo Rolando Garcia, él decia que cuando ya tienes una
propuesta de cambio lo siguiente es la metodologia. ;Verias que
hay un referente metodolégico precisamente para entablar los dia-
logos con tono critico en educaciéon?

David: No, realmente en mi experiencia no sucede esto con tanto

orden, digamos. Claro, la moda es hablar de gobernanza, y ya go-
bernanza implica establecer de manera implicita quiénes deciden,

58



por qué deciden, quiénes hacen y por qué hacen. Si un mecanismo
de gobernanza, de partida acepta la entrada de muy diferentes acto-
res y por tanto, se abre una discusion amplia que puede cuestionar
los mismos fundamentos de la propuesta de cambio. No puede ser
tan ordenado, pues no creo que haya varitas magicas, no creo que
haya una metodologia Unica, porque habra mecanismos de gober-
nanza mas verticales que digan que asi debe de hacerse y viene de
los expertos hacia los estudiantes, habra otros super atrevidos que
digan que hay que voltearlos y que arriba deben estar los estudian-
tes y los padres de familia y hasta el final los expertos, y muchos en
términos intermedios. Seguramente hay casos empiricos y casos
tanto exitosos como fracasados que no los conozco. Me parece que
hay que tomarse en serio este tema de la gobernanza para hablar
de innovacion y de cambio de critica en la l6gica educativa.

Entrevistador: ;Qué implica trabajar con y desde el pluralismo?

David: Si, gobernanza es un concepto paraguas que apenas te indi-
ca una pregunta: ¢quiénes toman las decisiones y por qué?, ;quié-
nes actldan y por qué son los que actuan?, las soluciones te las
pones tu. Puede haber alguien que diga “es que en ambos debe
ser el pluralismo puro” quién sabe qué signifique eso, o sea todos
y todas tienen el mismo peso de decisidn, tienen el mismo peso de
jerarquia. Bueno, suena atrevido, ahora diganme ;coémo funciona
€so en la practica, en lbégicas organizacionales concretas de carne
y hueso?, alguien puede decir “la gobernanza tiene que ser vertical”,
hago la misma pregunta ;como se aplica eso en contextos reales
y qué resultados puede haber? Entonces, de partida a mi no me
asustan palabras como el pluralismo o incluso asambleismo, no me
asustan porque en realidad la pregunta tiene que ser el contenido.
Digamos ¢se puede disefiar en teoria un instrumento “totalmente
participativo®? No sé qué significa eso, sinceramente. La siguiente
cuestién: una légica totalmente participativa, ¢cémo se hace dentro
de este contexto organizacional real, con gente de carne y hueso
enfrentando un entorno concreto? Por ejemplo, ;qué mecanismos
hay que crear para que todo el mundo tenga el mismo peso para to-
mar una decision? y ;qué va a suceder cuando ese mismo proceso
llegue a bloqueos o a empates técnicos y no se pueda avanzar?,
¢qué vas a hacer? Todas esas son preguntas que le dan contenido

59



a la gobernanza, que le dan contenido a un mecanismo pluralista,
porque a mi en abstracto las palabras como gobernanza o mecanis-
mo pluralista ni me asustan ni me generan tampoco gran valor de
que eso ya es la solucién o el desastre, tal vez falta dé ese otro paso
y eso como se lleva a la organizacion, a la accidén en ese contexto
particular que lo quieres implementar.

Entrevistador: ;Qué implica la construccion de soluciones desde
el enfoque participativo?

David: ;Qué légica de poder a final de cuentas estas implemen-
tando? Para mi esa es la pregunta mas directa que puedes hacer.
Cuando alguien me dice que mi objetivo va a ser que el poder des-
aparezca, me parece que, pues mucha suerte, pero vas a crear una
nueva logica de poder y entonces la pregunta es ¢esa nueva légica
de poder qué resuelve?, ;qué retos genera? ;qué consecuencias
no deseadas va a generar? Es decir, la prueba de acido del asunto
esta en como lo llevas a la accion, qué costo estas dispuesto a
pagar y qué consecuencias no deseadas esperas que puedan su-
ceder. Por ahi comenzé la idea de las trampas de la decisién. Hazte
cargo de las consecuencias no deseadas de la accion, porque van
a aparecer.

Entrevistador: Me gustaria preguntarte: jconsideras necesario el
dialogo entre las ciencias sociales y, a su vez, con las ciencias du-
ras?

David: Digamos, tengo poca experiencia en los acercamientos, yo
de partida en la preparatoria decia que iba a ser fisico, todos los
maestros decian que iba a ser fisico, siempre me han gustado mu-
cho las ciencias naturales, particularmente la fisica. En cualquier
parte de la idea de las implosiones de las certezas, es las separa-
ciones tajantes, que son artificiales nuevamente, bellas artes, hu-
manidades, ciencias sociales y las naturales, como si en realidad
existieran las divisiones, cuando en la realidad son campos de tra-
bajo, son campos profesionales, son campos de conocimiento, las
separaciones son artificiales. No por ser artificiales significan falsas
ni mucho menos, simplemente significa eso; que son construidas

60



socialmente, organizacionalmente, politicamente, entonces las po-
demos mover, podemos jugar con ellas, no es facil, te tienes que
enfrentar a que son actividades sociales. Entonces, el mundo de los
fisicos, de administradores publicos, pues son politica, institucional
y laboralmente distintas, y los lenguajes y jergas importan, entonces
hacer el traspaso de una frontera no es nada sencillo. Parte de la
politica critica es, creo yo, atreverse a romper esas fronteras, y qué
sucede si rompemos esas fronteras, a veces sale mal.

Entrevistador: La Ultima pregunta, ¢por qué hacer dialogos criticos
en educacion?

David: Vamos pues, vivimos como siempre tiempos donde hay
una especie de desesperacion social por encontrar certeza y son
momentos criticos, histéricos, en fin, muy importantes. Desde hace
anos la gente viene diciendo que necesitamos reaprender nuestra
idea de la certeza, venimos en una légica de certezas, sin las certe-
zas no se puede soportar la vida. Pero también es cierto que en las
certezas son explicaciones parciales a un mundo de incertidumbre.
Creo que cada vez hay que insistir mas en una logica de incertidum-
bre, ;qué tiene de malo decidir esto?, la educacion en una arena
social y politica que lidia con un montédn de incertidumbres necesa-
rias. En un sal6n de clases, tu lo sabes, como deciamos hace rato,
cada salén es distinto, cada ser humano es distinto, hay historias
locales y regionales y por mecanismos institucionales controlamos
eso, controlamos entre comillas, “a todos les voy a dar la clase, no
importa si eres de Orizaba y tu de Yucatan con realidades sociales,
politicas y familiares totalmente distintas”. Van a tener que sufrir la
clase contigo profesor porque por recursos, por logica, por orden
o por lo que sea, asi se organiza la docencia. Entonces comenzar
una sociedad que aprende que la incertidumbre es nuestro diario
acontecer y que nuestras habilidades y capacidades para lidiar con
la incertidumbre son limitadas, nos preparan mejor para enfrentar
los retos que tenemos. Paso necesario si queremos seguir viviendo
en una sociedad liberal o al menos una sociedad plural que respete
la libertad de las personas. Requerimos aprender a vivir con la in-
certidumbre y no a sofar con las certezas y soluciones puras.

61



Entrevistador: Muy bien David, te quiero agradecer como siempre
tu tiempo y esta charla que nos enriquece.

David: Muchisimas gracias y claro. Al contrario, es un gusto discutir
estos temas que recuerdan las razones por las cuales uno tomé una
decisidn de carrera como la docencia y la investigacién, muchas
gracias.

Entrevistador: Gracias a ti. Muy bien pues hemos llegado al fin de
esta charla con él Dr. David Arellano Gault.

62



Luis Montano Hirose

Investigador objetivo y analitico,
con habilidades y actitudes de li-
derazgo, precursor y especialista
de los Estudios Organizacionales
en México. Se ha desempefiado
en el ambito académico desde
hace mas de 40 afnos, como do-
cente, ocupando diversos cargos
directivos, perteneciendo a co-
mités editoriales, siendo docen-
te invitado en Francia y Japén y
miembro del Sistema Nacional de
Investigadores desde 1985. En
colaboracion con Eduardo Ibarra
introdujo en el pais la Teoria de
la Organizacion y los Estudios
Organizacionales, tomando en
cuenta algunas reflexiones sobre
la experiencia japonesa, volvién-
dose de esta manera los prime-
ros en plantear estos temas en la
comunidad académica. Cuenta
con una extensa produccién de
articulos vy libros, ademas de la
transmision de esas experiencias
en seminarios, cursos Yy talleres.
Es experto en elaboraciones me-
todologicas y epistemologicas las
cuales traspasan todas las cien-
cias sociales hasta llegar a los
Estudios Organizacionales.

63



Entrevistador: Muy buenas tardes. Estamos hoy con Luis Montario
Hirose, un experto en Teoria de la Organizacion, en Estudios Orga-
nizacionales, quien hoy nos hace el honor de aceptar esta entrevis-
ta. Bienvenido y agradezco la oportunidad de esta entrevista.

Luis: Muy buenas tardes, el agradecido soy yo.

Entrevistador: Quiero empezar preguntandote ;cdémo fue la infan-
cia y la adolescencia de Luis Montafio?

Luis: Yo creo que, como en muchos casos, hubo un cierto nivel de
rebeldia ante la autoridad, que creo que es dificil pero necesario.
Creo que mi relacion con mis hermanos fue muy fuerte, pero pues
digamos predominaba en aquel entonces, yo voy a cumplir 70 afios,
predominaban en aquel entonces padres un tanto autoritarios, por
decirlo claramente, entonces creo que ello tiene un inconveniente y
tiene un lado positivo, como casi todas las cosas en la vida, porque
lo obliga a uno a pensar por si mismo, lo obliga a uno a revelarse en
términos positivos. Si hubiese tenido un padre en sentido opuesto,
a lo mejor no hubiese tenido esas ideas de reafirmar mi propia au-
tonomia, mi propia libertad, que nunca es total, pero digamos esos
pequefios espacios que le va otorgando la vida a uno y que uno
quiere empezar a tomar decisiones a veces a una edad muy tem-
prana, entonces digamos que fue una relacién como todo padre e
hijo, en general, muy positiva, aprendi mucho, lo quiero mucho a mi
padre, que en paz descanse, pero creo que si nos marca obviamen-
te nuestra primera infancia, nuestra era de juventud, y a lo mejor yo
me volvi un poco mas rebelde, si lo queremos poner en esos térmi-
nos, a lo mejor a una edad un poco mas temprana que la mayoria de
mis amigos, pero pienso que fue bueno y que no afecto la relacion.
Creo que los padres también tienen que darse cuenta de que tienen
que ir soltando un poco mas las riendas. Era, ademas, otra época,
no podemos juzgar a la gente que nacid en otra época con los cri-
terios de ahora, entonces, creo que fue muy positivo que haya sido
un poco mas duro y eso me ayudo a tratar de ser yo mismo un poco
mas tempranamente.

Entrevistador: Y, ;como llega Luis Montafio a la eleccion de estu-
diar Administracion en la UNAM?

64



Luis: En esta relacion a veces un poco ambigua que tenemos pa-
dres e hijos, en ambas direcciones, yo admiraba mucho a mi papa
porque él habia estudiado Administracion y era un autor, digamos,
era una persona muy destacada. El habia escrito ya algunos libros,
habia trabajado en la Secretaria del Trabajo y Prevision Social, lue-
go habia estado en muchos cursos y habia escrito varios libros y
bueno, yo lo admiraba mucho. Mis hermanos y yo nos peledbamos
por teclear en la maquina de escribir los textos de mi papa, enton-
ces, era seguir un poco los pasos, como en todas relaciones es
seguir los pasos, pero también buscar sus propios pasos. Entonces,
yo vi en la Administracién un mundo muy positivo, que es la carrera
que yo elegi, y sobre todo que me daba la impresion de que era un
mundo muy ordenado, los objetivos, las metas, los procedimientos,
era un poco como recetas de cocina. Traté de explorar ese ambito,
pero me fue mal. Es como tener certezas del mundo, como saber
que el mundo puede generarse sin muchos conflictos, que todo es a
través de procesos y bueno, me encanté ese mundo y me meti, dije:
“aqui voy a todo lo que yo no tengo en mi fuero interno lo voy a po-
der hacer a partir de una disciplina en la que el orden es la esencia”.

Entrevistador: Y, ;en qué momento se da este crecimiento hacia la
Teoria Organizacional, a los Estudios Organizacionales?

Luis: Yo creo que conforme uno va avanzando en general en su
propia formacion universitaria, uno se va dando cuenta de que los
discursos, las narrativas, las ideas, no se compaginan tan bien con
la realidad y uno empieza a sospechar que lo que uno piensa no
es tan real, no es que sea irreal, pero que hay algo, un camino,
una brecha, que no nos permite acercarnos a la realidad y es el
pensamiento mismo, es la formacién misma, que agradecemos de
nuestros profesores, pero que nos damos cuenta casi tal vez al final
de la carrera que ya no es tan cercana a lo que deberia haber sido
y empezamos a ser un poco criticos. Creo que tengo dos puntos
que me hicieron mucho mas critico, uno de ellos fue en mi doctora-
do; me fui a estudiar a Francia, afortunadamente, y estudié en una
universidad que era de un tono muy critico, que es la Universidad
de Paris IX, producto del 68. En el mayo de 68 en Francia, sobre
todo en Paris, hubo un movimiento estudiantil muy fuerte, acadé-
micamente mucho mas fuerte que el que hubo aca en México. Fue

65



mucho mas contestatario contra los sistemas autoritarios, sobre
todo politicos, pero en general sobre el autoritarismo que reinaba
incluso en las mismas familias. En Francia, si bien también hubo un
rechazo a la autoridad, habia sobre todo un descontento porque la
sociedad en aquel entonces, de consumo, pujante, etc., carecia de
contenido, de elementos, digamos, mas alla de una sociedad que
se abria al consumo, al desarrollo econdémico, y entonces hubo un
cuestionamiento acerca de hacia donde iba la sociedad, bueno al
menos esa es mi interpretacion. Y hubo este regreso a los clési-
cos, habra que regresar a Marx, a Weber, a Durkheim, a Freud, a
los pensadores sociales, porque a lo mejor no se habian entendido
bien, y entonces hubo un movimiento muy revolucionario donde los
jovenes no querian aceptar el futuro que ya les habian construido
lleno de comodidad, aunque vacio en otros ambitos. Hubo un recha-
zo a todo aquello que les estaban legando como destino ya final a
los jovenes, y se rebelaron, y como en estos casos de rebeldia hay
muchos puntos focales de rebelion, pero también hay otros que no
se sabe a ciencia cierta por qué los jovenes se rebelan tanto, por-
que parece ser que las condiciones de la rebelién del 68, en varias
partes del mundo, no se corresponden necesariamente con lo que
los jovenes encontraron como elementos contra los cuales rebelar-
se. Al final de cuentas, digamos que, esto repercuti6 mucho en la
educacion, hubo un movimiento social muy fuerte, hubo también
represion, pero los jovenes dijeron: “queremos otro mundo”, y eso
repercutié en la educacién. Hubo dos universidades que se crearon
inmediatamente después del 68: la Universidad de Paris VIII, que es
la de Vincennes, y Paris IX, que es la de Dauphine, la segunda es
donde yo estudié. La primera se constituyd como un experimento
mas que como una universidad, se le llamé Centro Universitario
Experimental. En cambio, la Universidad de Paris IX era de Ges-
tibn y Economia, pero con un tono profundamente critico. Tomaba-
mos clases sobre Marx, mucho psicoanalisis, mucho la critica de
la Escuela de Frankfurt, y todo eso para entrar a discutir los temas
de economia y gestién que era algo un poco impensable. Yo me
acuerdo de que, en el 68, aca en nuestro pais, las teorias marxistas
ingresaron a facultades de orden muy conservador como donde yo
estudiaba que era Administracién y Contabilidad y tuvimos clases
de Finanzas desde un angulo mas o menos marxista, mas o menos
critico. Entonces, creo que la época fue muy importante, fue una

66



época de critica a nivel internacional, y me toco un poco en México
y sobre todo mucho en Francia en donde finalmente terminé mi doc-
torado, ese fue un momento muy importante. Un segundo momento
fue la creacion propia de la UAM, que tiene también una referencia
analoga, se fundé en 74, es cierto que tiene una referencia un poco
mas alejada que en el caso francés del 68, pero que mucho se dice
que fue una intenciéon del presidente, en aquel entonces Echeverria,
de acercarse un poco con la lastimada academia universitaria, y se
fundd esta universidad que si tienen un tono mucho mas critico que
las universidades de aquel entonces, y se fund6é como una universi-
dad moderna con un sentido critico que creo que a la fecha todavia
lo mantiene y la diferencia.

Entrevistador: Quisiera regresar a esta parte del estudio en Paris
IX, regresar a los clasicos, no solo en Sociologia también Psicoa-
ndlisis, la Escuela de Frankfurt, pero digamos ahi todavia no hay
como tal Estudios Organizacionales, Teoria de la Organizacion,
porque recordemos que esta tiene una vertiente, que, si bien es
Michel Crozier, tiene mayor influencia anglosajona, ;donde hay ya
ese acercamiento con la teoria organizacional?

Luis: Yo me acuerdo de que cuando estudié en Francia habia tres
libros y tres autores que eran muy muy importantes en la época en
que yo llegué alla, uno era Foucault y su libro sobre las prisiones “Vi-
gilar y Castigar”, y Foucault era muy importante en aquél entonces.
Otro era Crozier, que, junto con Friedberg, habia escrito “El actor
y el sistema”, también es un libro muy critico, importante, con otra
perspectiva, pero sigue siendo critico porque aborda el tema del po-
der como la esencia de la organizacion. Y por otro lado estaba toda
una corriente que se estaba formando sobre el psicoandlisis, donde
entre otros hay un autor fundamental que es Eugéne Enriquez, que
es filésofo y psicoanalista, y que se dedica al &mbito de las orga-
nizaciones. Esos tres autores creo que me marcaron mucho, los
sigo leyendo, bueno dos ya fallecieron. Enriquez sigue vivo afortu-
nadamente y sigue escribiendo, y estos tres autores me marcaron
mucho. Cuando regresé a México habia este espiritu mas critico de
la Administracién y logré encontrarme con algunos colegas que ve-
nian de otra institucién que también se fund6 en el 74, como la UAM,
que es el CIDE, el Centro de Investigacién y Docencia Econ6micas,

67



y que también es critica en sus origenes. Ahi se formaron varios de
mis colegas como, por ejemplo, Antonio Barba, Eduardo Ibarra, Sal-
vador Porras, José Maria Martinelli, German Vargas, por mencionar
algunos. Estaba también David Arellano, que en aquél entonces
estaba entre los mas jévenes. Una parte de esos profesores vino
aca, a la UAM-Iztapalapa, con ese espiritu critico que también se
habia formado en el CIDE de manera importante y yo me encuen-
tro en un ambito donde era muy propicio el desarrollo de la critica,
en un ambiente donde escaseaba la critica en Administracion y en
Teoria de la Organizacién; entonces, me asocié con Eduardo Ibarra
primero, que era profesor también recién llegado del CIDE, y bueno
platicando, elaboramos este libro que se llama “Mito y poder en las
organizaciones”. Este es un libro que tiene ya muchos afos y ya no
lo recomiendo porque ya esta sobrepasado te6ricamente, pero que
en su momento desperté la idea que se podia hacer critica y una cri-
tica sana, en el sentido constructivo, no se trataba de ponerle adjeti-
vos sino de encontrar en qué sentido la teoria tiene sus bemoles, es
decir, no esta sélidamente construida, esa es una parte es la critica
y la otra parte consiste en develar sus consecuencias sociales; que
pueden ser muy negativas en las personas, en las organizaciones y
en la sociedad al contar con sistemas administrativos muy cerrados,
poco participativos, muy autoritarios, esa era un poco la critica que
haciamos en aquel entonces.

Entrevistador: Hacer critica dentro de la administraciébn era un
campo no explorado en México. Me interesa sobre todo preguntarte
¢cuando pasas al terreno de lo social?

Luis: Si es una pregunta interesante que me hace pensar que des-
pués del 68 hubo en México comparferos que eran administrado-
res y que querian pasar a la critica y que no habia un camino ya
hecho, y algunos se fueron a la Economia y otros a la Sociologia,
ya no continuaron con la critica a la Administracién, a las formas
de la organizacion, sino se pasaron a otros ambitos digamos mas
macro en los que ya estaban mas elaboradas la Economia critica
y la Sociologia critica, casi por esencia, encontraron ahi terrenos
interesantes. Yo, cuando terminaba mi carrera, pensaba hacer una
maestria ya sea en Psicologia 0 en Economia porque pensaba que
ahi habia ambitos criticos, no por hacer la critica sino por tratar de

68



acercarme a comprender mejor la realidad, pensaba que la Admi-
nistracion era ya un elemento que por mas que empujara a lo mejor
no me lo iba a permitir, pero creo que encontrando la Teoria de la
Organizacion hallé un ambito muy fecundo, sobre todo porque la
Teoria de la Organizacion habia llegado a México a través del CIDE
con Herbert Simon, el principal autor, Eduardo Ibarra lo retomé mu-
cho, pero creo que el ambito de la Teoria de la Organizacién si bien
no era muy critico, era un ambito social, donde la critica era mas
propensa a desarrollarse. Pienso que sin abandonar la Administra-
cion pudimos entrar a un ambito mas multidisciplinario como es la
Teoria de la Organizacién y pudimos hacer la critica. Lo interesante
de la Teoria de la Organizacién y los Estudios Organizacionales, a
diferencia de lo que acontecia en Europa y Estados Unidos, es que
aca se hace mucho desde el ambito de la Administracién, escue-
las, facultades, centros de Administracion son los que han hecho
la critica a la organizacion. En otros paises y en Europa es mas
la Sociologia, por ejemplo, Estados Unidos también es mas la So-
ciologia, la Psicologia, pero algo que caracteriza a América Latina
en los Estudios Criticos Organizacionales, yo creo, es que se han
desarrollado al interior de la misma Administracion y que los admi-
nistradores conocemos mejor los instrumentos, las herramientas y
que por eso podemos hacer una critica, digamos, mas al detalle, no
sé si mas fina, pero si mas al detalle.

Entrevistador: Se observan dos categorias que se vuelven sustan-
tivas en el trabajo de Luis Montafo: organizaciones e instituciones,
y a partir de estas relaciones hay un trabajo, quisiera decir de en-
trada, multidisciplinar con gran perfil hacia lo transdisciplinar, abre
una puerta interesante a los trabajos de investigacién, ;eso seria
correcto?

Luis: Si. El plano institucional, originalmente los primeros teéricos,
desde mi punto de vista, muchos de ellos son franceses, muchos
son filosofos y psicoanalistas, es decir, yo creo que parte de la dis-
cusion acerca de lo institucional proviene de las humanidades no
del campo de las Ciencias Sociales donde esta ubicada la Teoria
de la Organizacion. Los Estudios Organizacionales, por su parte, en
una de sus vertientes importantes tiene un acercamiento a las Hu-
manidades, es decir, hacia la Historia, la Filosofia, el Psicoandlisis,

69



la Linguistica y otros, incluso el Derecho ya que una parte, se dice,
pertenece al ambito de las Humanidades y otra parte al mundo de
las Ciencias Sociales. Este acercamiento a las Humanidades ha
sido muy importante, en mi caso donde en mi formacién en Francia
tuve un acercamiento importante a las Humanidades, mas que a las
Ciencias Sociales. El concepto de institucion tiene otra connotacion
en ese terreno. En Economia e incluso en los Estudios Organiza-
cionales, se trajo el concepto de institucion de una manera, yo diria,
un tanto cuanto, no me gusta decirlo, no muy profunda, no con la
riqueza que tiene la discusidén en las Humanidades, pero si con la
prisa que tienen las Ciencias Sociales de entender y cambiar la rea-
lidad. Las Humanidades estan menos preocupadas por eso y creo
que hacen bien, no todos deben preocuparse por cambiar tanto al
mundo como de entenderlo, mientras que las Ciencias Sociales,
como la Economia, la Ciencia Politica, y otras, pues tratan de tener
una mejor sociedad, lo que también obviamente es muy legitimo,
valido y necesario. Estimo que el concepto de institucion provie-
ne mas del psicoanalisis, y de la filosofia. Castoriadis, un fil6sofo
de origen griego-francés que se desempend académicamente en
Francia, es uno de los primeros en hablar de la institucién en su
libro “La institucion imaginaria de la sociedad”. Se refiere al con-
cepto de institucién desde un punto de vista filoséfico. Creo que
el intercambio entre Ciencias Sociales y Humanidades no ha sido
tan fructifero como deberia de ser. Los Estudios Organizacionales
tratan de recuperar ese concepto de institucioén para traerlo a las
ciencias sociales para entender a la sociedad contemporanea y tra-
tar de cambiarla, y creo que en ese traslado hay una cierta pérdida
de profundidad del concepto porque la institucion abarca tanto los
cambios sociales como los psiquicos o de mentalidad del individuo,
es decir, actla sobre una gama de fendmenos muy diversa. La ins-
titucion es a veces entendida por los economistas, por ejemplo, sim-
plemente como las reglas del juego y uno se pregunta, pero cémo
un concepto tan rico, tan provocador, como el de institucién, que
significa la creacion, la construccion social de cosas inexistentes a
través de convencionalismo sociales, de modificacion de los apa-
ratos psiquicos colectivos, etc., como toda una reflexién que puede
ser a veces muy dificil de entender, cébmo la traducimos a las reglas
del juego, y qué significan éstas. Me parece que hay una pérdida
de profundidad en ese sentido que yo he tratado de recuperar. Creo

70



que en el plano institucional estan los fines, por ponerlo en términos
mas o menos accesibles, esta en hacer las cosas correctas, hay un
plano de idealidad, de representacion social compartida que nos da
sentido a vivir en sociedad. En el plano organizacional tenemos la
concrecion de ese plano institucional, la universidad como tal no es
ninguna universidad en lo particular, es la idea que tenemos idea-
lizada de que debe ser la universidad de la sociedad y tenemos a
las organizaciones que son aquellas formas concretas que asume
esa idealidad de la institucion y tenemos a la UAM, la UX, la IBERO,
todas las universidades concretas son organizaciones, y por eso se
parecen un poco entre ellas, tienen muchos elementos en comun
aunque también buscan diferenciarse. Entonces, las organizacio-
nes no son ideales, son el resultado de la dificultad que tenemos los
seres humanos de convivir con proyectos, con visiones distintas,
con intereses no siempre compatibles, entonces las organizaciones
se convierten en un ambito muy propicio a la critica, toda organiza-
cion va a ser critica. Recuerdo, por ejemplo, a Weber o a Michels,
que nos hablan de la “Jaula de Hierro” y de la “Ley de Hierro”, las
organizaciones no pueden funcionar bien, tienen que funcionar mal,
no logran alcanzar el nivel de idealidad que tiene la institucion. Ha-
cer las cosas correctas esta del lado institucional y hacer las cosas
correctamente esta del lado de las organizaciones. Por eso, cuando
Weber habla de racionalidad instrumental dice adecuacién de me-
dios afines, pero hace énfasis en los medios. La pregunta es como
lograr tener esta bisagra entre el plano institucional y el plano orga-
nizacional que sea mas cercano y armonico. Es cierto que la critica
al mundo organizacional nos permite tratar de acercarnos un poco
mas, nunca vamos a tener organizaciones perfectas, pero si como
decia Herbert Simon si podemos tener organizaciones que nos den
niveles de satisfaccion mas alto.

Entrevistador: Claro, y hay una distincion sobre todo del discurso
de Luis Montafo que versa entre los Estudios Organizacionales y la
Teoria de la Organizacion, que ha sido discutida por otras personas,
pero me gustaria preguntarte jen qué consiste la distincién entre
Estudios Organizacionales y Teoria de la Organizacién?

Luis: La Teoria de la Organizacion es una corriente multidiscipli-
naria estadounidense, basada en las Ciencias Sociales, la Econo-

71



mia, la Ciencia Politica, la Administracion, la Psicologia, entre otras.
Desde esta perspectiva multidisciplinaria se ha estudiado la natura-
leza social de la organizacion. Es un proyecto realmente fascinante,
algunos la acusan de positivista, otros de conservadora, pero creo
que permitié avances significativos en el conocimiento. Cuando se
plantea que un tipo de organizaciones como las universidades pue-
dan ser “anarquias organizadas”, o que son “estructuras flojamente
acopladas”, cuando se habla de la ambigledad en los objetivos y en
los medios, me parece que hay avances muy importantes propues-
tos por la Teoria de la Organizacién. Creo que la critican porque es
de origen estadounidense, hay que decirlo. En cambio, los Estudios
Organizacionales, que es una propuesta mas reciente, con un nd-
cleo duro en la Sociologia, esta mas un contacto con las Humani-
dades y eso hizo que los Estudios Organizacionales tomaran temas
de estudio que no habia desarrollado la Teoria de la Organizacion,
como el poder o la cultura, que son fundamentales para entender
una organizacion. Se trata también de un esfuerzo multidisciplinario
que se contrapuso en sus origenes con la Teoria de la Organizacién
porque habia también un mercado editorial, de consultorias, y otros
que conquistar, habia también el tema de la distribucién de los pri-
vilegios y los méritos. Hay que recordar que el medio académico se
caracteriza por una fuerte necesidad de expresion de los egos. La
ciencia no es pura en ningun caso ya que son hombres y mujeres
que discuten unos con otros y que se enfrentan en diversos planos.
Creo que se enfrentaron mucho al principio y después empezaron a
surgir las coincidencias, como lo observamos en el llamado Nuevo
Institucionalismo Sociol6gico. Ahi empezaron a coincidir y creo que
los Estudios Organizacionales perdieron parte de su interés por las
Humanidades y de los fundamentos tedricos y se fueron acercando
cada vez mas al estudio de la realidad empirica, de los estudios de
caso, que atraian mucho a la Teoria de la Organizacion, y creo que
en el analisis institucional se empiezan a fundir. Asi, que la revista
de Estudios Organizacionales tan importante, pues de repente hay
un grupo que se desprende y crea otra revista, que paradojicamente
se llama Teoria de la Organizacion, como si fuera un regreso a ese
mundo previo, que no lo es en sentido estricto, sino que expresa,
desde mi punto de vista, parte de un descontento al interior de los
Estudios Organizacionales que sienten que ya no estan avanzando
tedricamente, como que esos esfuerzos tienden, después de un de-
sarrollo muy significativo, a estabilizarse.

72



Entrevistador: ;Cual consideras es el fin de establecer didlogos
criticos en educaciéon?

Luis: La pregunta es muy interesante y me hace pensar cémo va-
rias personas que estudiamos la carrera de Administracion llega-
mos de alguna manera a asomarnos al mundo critico de la educa-
cion, como es el caso de Eduardo Ibarra, Angélica Buendia, y otros
compafieros. No somos muchos, pero hemos llegado de manera
mas o0 menos no tan tangencial, porque la Teoria de la Organizacion
estudié varios tipos de organizaciones y se encontr6 con una muy
especial que es la organizacién o el modelo universitario. Talcott
Pasons se refirié a la universidad como un enigma precisamente
por su forma peculiar de organizacién. Frederick Taylor se queja-
ba amargamente porque las universidades no tenian formas de
administracion cercanas a la empresa, lo que se traducia en una
dificultad para el egresado, cuando éste ingresaba a la empresa
ya que sus formas de organizacién resultaban diametralmente dis-
tintas. Eran, como lo mencioné anteriormente, caracterizadas como
anarquias organizadas. Morris Cooke hizo un estudio que le pidid
la Fundacién Carnegie Mellon sobre seis universidades en Estados
Unidos para mejorar la eficiencia. El presidente de dicha fundacion
expresd que las universidades son distintas y que los universitarios
requieren de cierto “grado de irresponsabilidad” para funcionar ade-
cuadamente, sobre todo en el ambito de la investigacion. Se trata
de un mundo apasionante que nos plantea una forma de organiza-
ciébn muy distinta que nos resulta muy atractiva. Creo que si, que
muchos de los que hacemos Teoria de la Organizacion o Estudios
Organizacionales nos fascinamos frente a un mundo menos jerar-
quico, con mayor sentido de colaboracién, muy idealizado, etc., y
nos damos cuenta de que la ciencia o el conocimiento cientifico o
académico siempre requiere de la critica. Esta resulta imprescindi-
ble en cualquier disciplina. Creo que el motor de la universidad es
la critica, claro hay unas criticas que son muy mal elaboradas, otras
son mal intencionadas, pero la critica como mecanismo objetivo y
honesto para avanzar en el conocimiento y proporcionar mejores
opciones de desarrollo a la sociedad es fundamental. Es cierto que
no podemos pensar la educacion sin la critica, tenemos que ayudar-
les a nuestros alumnos a que duden incluso de lo que decimos, que
digan; “4no se habra equivocado el profesor?”, porque ademas de

73



que nos equivocamos, conscientemente y lo reconocemos, también
hay errores que no logramos captar que cometemos. La formacion
del alumno ya no pasa por la férmula: “aprendan lo que les dice el
profesor” sino “aprendan por ustedes mismos, el profesor les va
a ayudar”. Existe entonces una corresponsabilidad, concepto que
manejamos mucho en la UAM y que sefala que el aprendizaje es
corresponsabilidad tanto del alumno como del profesor y en esa
relacion la critica es fundamental. La critica puede ser entendida,
por otro lado, como los estudios criticos famosos de la Escuela de
Frankfurt que siguen teniendo mucha validez y se sigue trabajando
en ello, Esta Escuela sigue actualizandose. Por otro lado, creo que,
si bien la critica realizada por la Escuela de Frankfurt ha sido fun-
damental y sigue teniendo vigencia, hay que reconocer, la relevan-
cia de otras corrientes. La educacion como funcidén sustantiva en
nuestras sociedades requieren de la critica objetiva y constructiva,
independientemente de cual sea su origen epistemoldgico.

Entrevistador: Claro, estoy recordando en este momento una en-
trevista que le hicieron en la Universidad Juarez Autbnoma de Ta-
basco y ahi planteaba usted algunas preguntas, precisamente ha-
blando del tema institucional y organizacional, yo recuerdo ahora,
una que me llama la atencién, y te la preguntaré: ;cuél es el fin de
la universidad?, ;sconsidera que esa pregunta, en la actualidad, es
pertinente?

Luis: Creo que es mas pertinente que nunca, o siempre ha sido
pertinente. La universidad y la sociedad van de la mano, no po-
demos pensar en un vacio entre ellas. Creo que la idea de auto-
nomia no es para crear un espacio distinto en el sentido de crear
una torre de marfil, que puede ser que haya proyectos asi, sino
creo que la autonomia sirve para generar un mayor nivel de res-
ponsabilidad, y entonces necesitamos separarlos para poder tener
una mejor relacién, necesitamos diferenciarnos para acercarnos. La
universidad es autbnoma porque no puede ser extension del poder
politico, religioso, econémico o de cualquier otro tipo. Creo que to-
das las instituciones deberian tener un nivel de autonomia, aparte
de las autonomias formales, toda institucion deberia tener un nivel
de autonomia para hacer una contribucién mayor, més especifica y
responsable al resto de la sociedad. Creo que la universidad tiene

74



que estarse repensando constantemente porque las circunstancias
cambian. Estamos en momentos, yo creo, donde la educacién, mas
la educacion que la investigacion, se ha puesto en primer lugar de-
bido, desafortunadamente, a que no pudimos asegurar durante un
ano y medio, por motivo de la crisis sanitaria del Covid-19, un buen
proceso de educacion. Hay el triunfalismo tecnolégico que dice que
los problemas de la universidad se resuelven con tecnologia y con
educacion virtual, creo que no, creo que la educacion virtual puede
ser un proyecto complementario, siempre y cuando tengamos un
proyecto presencial y se complementa con buenas herramientas
tecnolbgicas, pero no podemos reducir el proyecto social, el pro-
yecto filosofico, la esencia de la universidad, a un problema de tipo
técnico o tecnoldgico. Nuestras sociedades han cambiado, la pan-
demia nos hizo cambiar no solamente en el sentido de la educa-
cion y la educacién a distancia, sino nos ha obligado a pensar el
tema de la globalizacién y sus fragilidades. ;Cémo es posible que
un pequeno virus en un mercado muy apartado, en una ciudad que
muchos no conocemos, en un pais que no conocemos mas que por
referencias, de repente haya puesto al mundo de cabeza, le haya
obligado a cerrar las escuelas, todas las escuelas, que haya obliga-
do a tener en el nivel mas bajo a la economia, que haya obligado a
que la gente no saliera de sus casas, haya infundido tanto temor?
El mundo pospandémico no alcanza todavia a entender cudles son
sus consecuencias. El mundo ya no es el mismo; sin embargo, hay
instituciones que todavia adquieren mayor relieve: la escuela, en
general, y la universidad en lo particular y, por otro lado, los hos-
pitales. Educacion y salud son dos baluartes contemporaneos de
la sociedad. Estas dos funciones sociales, representadas por sus
instituciones, son ahora mucho mas importantes, y las sociedades
deberian asignarle mayor relevancia, més incluso que al desarrollo
econdémico y tecnoldgico, que, si bien son importantes, no son tan
esenciales como pueden ser aquellas dos. Debe haber un cambio
de prioridad; necesitamos mas cultura, mas sensibilidad, mas in-
clusion, mas trato igualitario, darle otro sentido a la vida cotidiana y
también conservar la salud. Educacién y salud pueden convertirse
en el nuevo paradigma social pospandémico y olvidarnos de tanta
tecnologia, de tanta economia y de tanta politica. No es que no
sean necesarias, pero no deben ser el centro del mundo social de
los individuos, de sus preocupaciones, de su vida diaria. Queremos

75



que nuestros hijos tengan mejor educacion, incluso aunque no ten-
gan mejor trabajo, que tengan mejor educacién, que comprendan
mejor la realidad en la que viven, eso es un avance muy grande, que
piensen mejor, que se preocupen mas por los otros, que sean mas
responsables, todo eso que dan las universidades, que no dan sola-
mente una formacién profesional sino una formacion integral. Yo le
pregunto a varios de mis amigos; “;te gustaria que tus hijos fueran
a la universidad, aunque luego no encontraran trabajo en lo que
estudian?”, dirian claro, claro que si, la universidad te prepara para
la vida, no solo te prepara profesionalmente, porque ademas luego
cambian de trabajo o hacen una maestria en otra cosa, o se van a
otros ambitos, porque tienen esa capacidad, tienen la capacidad de
entender, de argumentar, de cambiarse ellos mismos. Entonces yo
creo que, educacion en todos los ambitos, y salud, que ademas son
terrenos bastante descuidados en muchos paises como el nuestro,
bueno el nuestro hay épocas en que se promueve la ciencia y la
educacioén, y hay momentos politicos, donde se manda todo esto al
bote de la basura, literalmente. Entonces, me parece que debemos
hacer esfuerzos mas sostenidos. La universidad no debe dar solo
conocimiento profesional, debe intervenir mas en buscar una so-
ciedad mas igualitaria, més incluyente, menos violenta. El nivel de
violencia que tenemos en nuestro pais espanta, nos hemos, entre
comillas, acostumbrado, porque ha sido gradual, pero ha sido muy
intenso. Si nos hubiéramos ido del pais y no hubiéramos sabido
nada desde hace quince afos y regresamos estariamos desma-
yados, aterrorizados de lo que estd pasando; pero como ha sido
gradual, pero muy intenso, lo hemos aceptado poco a poco. Creo
que las universidades tienen un papel que jugar en la cultura de la
paz, en la aceptacién del otro, en la convivencia. Las sociedades
mas, entre comillas, avanzadas como las nérdicas, por ejemplo,
pues le apuestan mucho a eso, le apuestan a la salud y le apuestan
a la educacién, y me parece que esos son ambitos institucionales
donde aprendemos a vivir, a convivir de una manera mucho mas
distinta y creo que la universidad debe avanzar un poco mas en eso
sin descuidar la educacién profesional, por decirlo asi.

Entrevistador: doctor Luis, en su opinion, jcual es la agenda para
entablar dialogos criticos en educacion?

76



Luis: Yo creo que uno de ellos es el tema de la inclusion, que es
un tema muy general. Se empez6 a discutir primero el de la integra-
cion, que tenia que ver con los alumnos y personal que tenian un
grado de discapacidad. ;Como integrarlos al ambiente universita-
rio? Ahora, después de hace algunos anos, se habla de inclusion.
Ello no tiene que ver sblo con discapacidades, la inclusion tiene
que ver con cuestiones de género, pero también con la clase social,
con las comunidades indigenas. Hay muchos grupos vulnerables
que vienen a la universidad, pero no sabemos cémo incorporarlos
y entonces tienen un bajo aprovechamiento escolar, son objetos
de burlas de sus compafieros y a veces de profesores que, entre
chiste y chiste, los humillan. Y entonces, nos preguntamos: ;como
lograr una comunidad universitaria incluyente? Es lo que anhelamos
también para la sociedad, tenemos que empezar por casa, §cO6mo
queremos una comunidad que aprenda a convivir con el respeto y
donde todo mundo se sienta digno de presentarse publicamente
y ser bien tratado, tanto las mujeres insisto, como los indigenas,
etc.? El Sistema Nacional de Educacién Superior se fragmenté para
atender a estos grupos vulnerables; asi, tenemos las universidades
para indigenas, las universidades multiculturales. Me parece que
esta bien, pero tal vez no esta del todo. Por qué mandar a los
indigenas a las escuelas indigenas?, ;por qué se crea un sistema
pobre de universidades para los pobres? Pienso que no debemos
dividir, seguir conservando esta divisioén social, y debemos apren-
der a convivir en las organizaciones como en la universidad, de
una manera muy diversa. Creo que estas universidades hacen un
buen papel, pero creo que a la larga nos van a causar problemas
porque los individuos no se van a integrar a la sociedad, se van
a integrar a sus grupos vulnerables. Estimo que, a partir de hace
unos 10 afos, 0 un poco mas, se han empezado a integrar mas a
las universidades no especializadas porque nuestra matricula pasa
mas o menos del 30% al 42%, que aunque tenemos ahora una de
las matriculas més bajas de América Latina, se ha hecho un gran
avance que permite que se estan incorporando aquellos grupos
mas vulnerables -indigenas, mujeres, clase social baja-. Por otro
lado, nuestras universidades se han modernizado, ha habido pro-
gramas para que los profesores hicieran posgrados en México y en
el extranjero, se habilitaran como investigadores, reconocidos por
el Conahcyt. Estos profesores-investigadores lograron altos niveles

77



de desarrollo académico, mientras que los alumnos que recibimos
vienen cada vez mas de clases desfavorecidas. No sabemos como
tratarlos, no solo es la brecha generacional de las expresiones, si
vienen de tribus urbanas o no, no solo es un problema generacional,
es un problema de distancia académica creciente. Los profesores
necesitamos comprender mejor quiénes son ahora nuestros alum-
nos porque si no, no vamos a saber tratarlos y vamos a tener una
relacion muy complicada que puede repercutir en su aprendizaje.
Las sociedades deben avanzar, no tanto a veces por la igualdad
porque nunca vamos a llegar a ser totalmente iguales, pero si di-
gamos, por el respeto a la diversidad, es decir, tomando en cuenta
estas teorias de la inclusion; que siendo distintos podemos tratar-
nos como iguales en derechos sociales. Creo que esa cuestion de
la inclusién debemos ensenarla y debemos hacerlo con el ejemplo
en la universidad. Para mi eso es lo fundamental, cuando escucho a
colegas decir que tenemos que avanzar en la tecnologia pienso que
es cierto, pero que el problema fundamental de la educaciéon nunca,
hasta el dia de hoy, ha sido un problema tecnolégico. La tecnologia
ayuda mucho cuando tenemos un buen proyecto, cuando tenemos
claridad de qué queremos hacer, la tecnologia en esos casos es
bienvenida, pero la tecnologia que venga a sustituir lo esencial de
una universidad va en contra de mis principios. En la actualidad, el
tema es muy polémico porque hay gente que la defiende mucho,
ella nos sac6 del bache, pero no podemos utilizar un recurso que
nos sirvié para enfrentar una situacion particular para enfrentar otro
tipo de problemas de orden superior, no podemos generalizar ni
utilizarla como el centro de la planeacién del desarrollo de la univer-
sidad a largo plazo. La tecnologia nos sirvié mucho y es bienvenida,
pero creo que ahora la debemos volver a ponerla en su lugar, como
un apoyo y no como el lugar tan central que ocupé en una situacion
de emergencia.

Entrevistador: Muy claro lo que comentas, me hiciste pensar en
la tesis de Walter Benjamin. Ahora bien, ;qué caracteriza a unos
dialogos criticos en educaciéon?

Luis: Creo que la educacion integral es un ideal que debemos per-

seguir, aunque no se alcance. Ahora que mencionas a Walter Ben-
jamin y el arte como forma particular de realizar critica, hay que

78



pensar en diversas modalidades de hacer critica y acudir a otros
autores criticos desde otras perspectivas. En una ocasion recuerdo
que el director de una gran empresa francesa les pidi6 a sus direc-
tivos que durante tres o cuatro meses no leyeran libros de liderazgo
ni de cdmo mejorar la eficiencia. Les pidi6é que leyeran soélo literatu-
ra, y eso les llamo6 mucho la atencién, es decir, podemos encontrar
en otros ambitos que aparentemente alejados de nuestra actividad
profesional, pero en realidad nos ayuda mucho. Yo, por ejemplo, a
mis alumnos les doy a leer muchos libros de literatura. Me gusta
mucho, por ejemplo, Pantaledn y las visitadoras de Mario Vargas
Llosa porque habla de Administracion. De esta manera, ellos logran
comprender desde otro angulo la problematica estudiada y sensibi-
lizarse a una realidad que es muy compleja. Creo que hacer depor-
te, practicar y escuchar musica son parte integral de la formacién
de los jévenes. Hay que hacer un poco de futbol sin pretender llegar
a ser futbolista, pero también hay que aprender un poco a tocar la
guitarra, aunque los acordes nos cueste trabajo. Eso nos aviva la
sensibilidad, la literatura, los viajes, la musica, hay tantas cosas que
se podrian agregar, estimulan nuestra creatividad y sensibilidad.
La critica puede venir de muchos lugares y debe ser bienvenida,
ella tiene que ver también con esta posibilidad de acercar mas el
mundo real a ese nivel utdpico que es la institucion. jPara qué nos
sirven las utopias si sabemos que es un lugar que por definicién
no existe? Y, sin embargo, nos aferramos a ellas, por dos razones;
primero, porque nos ayuda a caminar, son como un par de muletas,
nos ayuda a comprender hacia qué direccion debemos ir y cual evi-
tar; segundo, porque si nos acercamos un poco sabiendo que nun-
ca vamos a llegar reconoceremos parte de la condicion humana:
nunca vamos a lograr la perfeccion, eso es imposible, pero eso no
impide que busquemos acercarnos. Tenemos que aprender a vivir
bajo esas circunstancias. La critica, y, sobre todo, aunque a veces
se nos olvida, la autocritica es esencial, en un mundo donde los
egos, la arrogancia, el poder, etc., estan cada vez mas presentes
y visibles. La humildad, el reconocimiento de los limites de uno,
la necesidad de colaborar con los demas, resultan indispensables,
deberiamos revalorizar qué otros valores necesitamos. La humildad
es necesaria en una universidad, en una sociedad tan diversa, el
respeto es importante y el reconocimiento del otro, mas alla de de-
cir; “ustedes existen no se metan conmigo y yo no me meto con us-

79



tedes”, hay esta necesidad de aprender unos de otros. Todo aquél
que pasa por la universidad deberia integrar en su ADN esta idea de
que hay que aprender; la vida es un aprendizaje constante. Asi, en
una ocasion le preguntaba a unos médicos, en el contexto de una
investigacion en un hospital, ¢por qué médicos tan buenos trabajan
en hospitales publicos? y responden; “uno, por la funcién social,
pero segundo porque aprendemos, se aprende mucho mas en un
hospital publico que en la practica privada a la que llegan dos o tres
casos, aca llega la diversidad, aqui aprendo mucho”, a un profesor
cuando le preguntamos; “;por qué te quedaste en la universidad?”
responde; “porque sigo aprendiendo”. Cualquier persona que haya
pasado por la universidad interioriza la necesidad de aprender, es
un constante aprender, y creo que no podemos aprender sino so-
mos criticos, si alguien dice; “es que yo ya sé€ mucho” pues qué va
a aprender, necesitamos aceptar la critica del otro, la constructiva,
la Gtil. Es muy padre cuando mandamos a dictaminar un articulo y
nos lo regresan y nos comentan; “es que aqui esta mal, aqui hay un
fallo, deberia de consolidar esta idea, sustentar mejor esto” y deci-
mos; “qué padre porque me esta ayudando, no esta en contra mia”,
la critica nos sirve para mejorar y también tenemos que desarrollar
la autocritica y decir; “pero no se dio cuenta de que aqui tengo un
error que yo si percibo”, entonces son complementarias critica y
autocritica y creo que no hay educaciéon, no hay formacion, no hay
desarrollo, si no tenemos la critica. La critica es la que nos permite
reconocer las desigualdades, un mundo cada vez mas cargado de
ellas, y nos permite tratar de hacer algo, si no tuviéramos la critica
yo diria que no tendria sentido la universidad y la educacion.

Entrevistador: Digamos que, visibilizar las situaciones que nor-
malmente nuestra propia ignorancia o conviccion llegan a ocultar u
omitir en ciertas situaciones. Si la critica, si al establecer una critica
existen trasfondos teo6ricos que lo pueden privilegiar, y sobre todo
retomando esta parte de su experiencia académica y, sobre todo
en paris IX, es decir, unos dialogos en educaciéon que aspiran a
construir una critica, jpueden optar por ciertos trasfondos teéricos
que lo apoyen, que lo privilegien, que lo promuevan, digamos, hasta
cierto punto, que le den un perfil hacia lo que esta buscando?

Luis: Si. Creo que hay marcos tedricos que son muy criticos por

80



esencia, si pensamos en el marxismo, en la derivacion en la Es-
cuela Critica de Frankfurt, si pensamos en ciertas formas en Eco-
nomia como la propuesta de la CEPAL |, que tiene una vision mas
latinoamericana, de la desigualdad y los problemas del desarrollo
econémico de los paises de la region, o la Sociologia. Bourdieu
decia; la Sociologia es por esencia critica, porque se centra en de-
velar las estructuras ocultas del poder, por ello es muy incobmoda y
por eso alguna gente les rehldye, como los politicos, porque es en
esencia critica. Creo que si hay ciertas corrientes que son criticas
por esencia y que bueno, y de las cuales en parte se alimentan
otras corrientes como los Estudios Organizacionales, como ciertas
corrientes educativas, que sin ser marxistas, sin ser de una orien-
tacion abiertamente critica hacen una critica, entonces pienso en
autores como un filésofo francés que se llama Georges Gusdorf que
habla sobre la educacion y hace una critica a todos estos sistemas
muy formales de educacién, de horarios, de programas, etc., que a
veces ayudan pero que a veces pueden limitar mucho el desarrollo
educativo de los alumnos, es decir, no se requiere, yo creo, partir
de un marco tedrico abiertamente critico para ser critico, creo que
la critica también nos la da la capacidad que tenemos de ver la
realidad y la experiencia, y de decir; “no, yo creo que estas formas
de educar no son correctas, estas maneras de revisar un plan de
estudios no son adecuadas”. La critica tiene también mucho que ver
con nuestro contacto con la realidad, lo que significa hacer una uni-
versidad mas cercana a las preocupaciones de la sociedad, porque
si no la torre de marfil puede construirse una autocritica bastante
funcional, a modo, y creo que no, la critica debe ser un ingrediente
para cambiar, la vida no puede ser estabilidad total, necesitamos
cierta estabilidad, ciertas rutinas, pero junto a eso necesitamos el
cambio, y creo que este momento debemos aprovecharlo para cam-
biar. La pandemia nos puso a pensar ;qué es la educacion?, ;so-
mos buenos profesores 0 no?, jestamos utilizando bien la didactica
0 no?, jestamos ensefiando los temas correctos?, jconocemos a
los alumnos?, etc. Es cierto que nos distancié fisicamente pero, en
otro sentido, nos acerc6 porque los alumnos tuvieron la confianza
de decir; “es que mi mama se murid”, “es que mi papa perdio6 el
trabajo”, “es que yo tengo COVID”, “es que perdi a mi hermana y a
mi hermano”, “;y entonces qué hago profesor?, tuvimos una mayor
cercania con los alumnos que antes, los veiamos y platicamos con

81



ellos, pero no habia este nivel de confianza, de abordar problemas
que tienen que ver con la educacion, pero que nosotros descono-
cemos, Nno pensamos que teniamos a un ser humano enfrente, pen-
samos que teniamos solo a un alumno. Esa puede ser una critica
al habito institucional, la institucién convierte como, decia Bourdieu,
a los profesores, médicos, alumnos en representantes ambulantes
de la institucién, nos convierte en profesores con una funcion, pero
nos deshumaniza en ese sentido al no utilizar nuestra vida animica
y emocional, para los fines mismos de la institucion educativa.

Entrevistador: Claro, digamos se convierte en un tema de agencia.
Luis: Si, exactamente, nos convertimos en actores.

Entrevistador: Otra pregunta, normalmente nosotros los académi-
cos tenemos cierta fijacion, yo creo mas por los sistemas de evalua-
cion a los que nos sometemos, pero es el tema de la metodologia,
es decir, cuando se entablan unos didlogos criticos en educacion,
¢cudl sera el papel de la metodologia y como se relaciona con una
linea de investigacién de tono critico?

Luis: Yo creo que la metodologia tiene sus vaivenes, a veces la
sobredimensionamos y pensamos que nos va a resolver los pro-
blemas de acercamiento a la realidad siguiendo un método, un
procedimiento. Yo creo que la metodologia es como un mapa muy
general que nos dice; “mira, hay estos caminos, estas alternativas y
tl vas eligiendo”, y la metodologia no nos dice la totalidad, la meto-
dologia es mas bien un procedimiento que nos acompafa mas largo
tiempo. Normalmente, en una tesis decimos; el alumno tiene que
hacer su marco teérico, tiene que reconstruir el estado del arte de la
teoria sobre las decisiones, o cualquier otro tema, luego tiene que
establecer una metodologia; cémo le va a hacer para ir a la realidad
y encontrar esa informacién y poderle dar cierta coherencia, se va
a la investigacion de campo. Son como tres procesos diferenciados
donde uno termina secuenciandolos y se va olvidando de los ante-
riores, en un proceso lineal. Creo que son caminos que se pueden
iniciar de manera diferente; es mas, en ocasiones estimo que se
puede empezar primero con la metodologia y en otras se puede ini-
ciar primero con la teoria. Yo creo que la metodologia es un proce-

82



dimiento que nos debe acompafiar mas alla de un primer momento,
la metodologia es una interrogante que nos hace pensar, permite
pensar sobre como tratar de hacer algo, sobre el cémo, y entonces
nunca tenemos una metodologia por que la realidad es cambiante
0 porque vamos encontrando nuevos aspectos y elementos, la rea-
lidad nos va sorprendiendo con cosas inesperadas, por que debe-
mos ir adaptando la metodologia de inicio. La metodologia, decia
un sociblogo argentino, no me acuerdo su nombre, lo sefialaba en
un tono irénico: “es un mecanismo de defensa para bajar el nivel de
ansiedad de los investigadores”, 0 sea, para eso nos sirve principal-
mente, para darnos la impresion de que tenemos control en nuestro
encuentro con la realidad. Habra que tomar esa parte que, si tiene
de guia, pero también habra que agregarle otros aspectos para que
nos sea mas util, mas flexible, para que nos acompafe mas tiempo,
que nos permita resolver nuevas problematicas. ;Qué pasa si nos
sorprende con algo que no habiamos imaginado como pregunta de
investigacion o de trabajo? La metodologia tiene que estar ahi para
ayudarnos en esas sorpresas que nos va dando la realidad; decia
un profesor amigo mio, Eugéne Enriquez: “una investigacién que no
te sorprende no es buena investigacion”, es decir, donde todo esta
previsto, la teoria, la metodologia, el trabajo de campo, las herra-
mientas estadisticas a utilizar, y todo te sale a la perfeccion, signifi-
ca que estéas fallando en algo; la realidad nos debe sorprender. La
realidad no es algo que podamos conocer a priori; para conocerla
tenemos que irnos sumergiendo poco a poco en ella. ;Cémo enten-
der, por ejemplo, el tema de la violencia en la actualidad, o el nuevo
problema del rezago educativo que vamos a tener en las universi-
dades? Esto Ultimo debido a que los alumnos de educacién media
superior van a llegar con ciertos problemas propios provocados por
la pandemia; de hecho, creo que el confinamiento afectd mas a los
estudiantes més jovenes, es decir, un estudiante de doctorado en
su Ultimo ano ya esta muy formado como para decir que el confi-
namiento le causé un dafo, hasta se puede pensar que en cier-
tos aspectos le ayudd, pero nuestros nifios pues van a llegar con
otros problemas, y lo sufrieron de manera mucho mas intensa y va
a repercutir en su desarrollo académico y social. Hay que recordar
que lo social es parte de las herramientas que tenemos para apren-
der, la misma actitud animica nos dice hasta dénde puede llegar
un joven en su aprendizaje. Entonces si, yo creo que la cuestion

83



de la metodologia es algo que tendriamos que pensar, no como un
procedimiento totalmente estructurado e inamovible, sino como un
instrumento flexible que nos debe acompafar de manera mas conti-
nua, aunque tampoco nos asegura siempre el éxito. La metodologia
puede acercarnos a una aproximacion teorica; estos dialogos son
un excelente ejemplo, me entusiasma el proyecto porque se innova
para lograr un acercamiento méas adecuado a problemas educativos
contemporaneos. Quisiera saber que dicen mis companeros para
retroalimentar, saber como ejerzo la autocritica también. Segura-
mente hay muchos aspectos que no alcancé a percibir, pero otros
seguramente lo hicieron. La metodologia es también una construc-
cion colectiva como bien se ejemplifica en este proyecto.

Entrevistador: La ultima pregunta de esta fase de la entrevista
doctor es, ¢por qué hacer dialogos criticos en educacion?

Luis: Yo creo que el didlogo es uno de los instrumentos més pode-
rosos que tiene el ser humano para construir, nadie puede proponer
todos los cambios que nuestra sociedad requiere. Para avanzar en
todas las aspiraciones que tenemos como seres humanos, debe-
mos recurrir al didlogo. De hecho, la lectura en Ciencias Sociales y
Humanidades es tan fundamental porque en realidad es un dialogo.
La lectura nos permite dialogar con Durkheim, y Parsons, con Marx.
Es gracias a la escritura y a la lectura que podemos seguir dialogan-
do con autores de épocas y lugares tan distintos y alejados y pode-
mos seguir aprendiendo. Recordemos que el aprendizaje requiere
del otro, de un maestro. Hay un pasaje en el libro “La ndusea”, de
Sartre, que es su primera novela y que conocié dificultades para
ser publicada, que resulta aleccionador. Se trata de una persona
que quiere aprender mucho, pero no tiene un maestro y entonces
asiste a una biblioteca y en ella encuentra una cantidad enorme
de libros y se pone muy feliz. El bibliotecario, que es el personaje
principal de la novela, esta viendo cémo le va a hacer el personaje
para leer todos los libros que él queria y el personaje dice; “los voy
a leer, pero ;como los leo?, ya sé, los voy a leer por orden alfabético
de acuerdo con el apellido del autor; primero todos los autores que
empiezan con Ay asi continuaré”. Se trata en realidad de una criti-
ca. La leccién que podemos extraer es que no podemos aprender
de manera totalmente autbnoma, el autoaprendizaje llega posterior-

84



mente y nunca es total, siempre necesitamos dialogar con alguien,
alguien que nos oriente, que sea una referencia, que nos diga; “es
mala idea empezar por apellidos, es mejor que te vayas por temas,
0 qué te interesa, ¢te interesa mas la biologia?, ¢te interesa mas la
zoologia?”, pero necesitamos siempre una orientacion, nadie puede
aventarse al precipicio del conocimiento sin una orientacién, sin una
otredad. Santo Tomas se quejaba: ¢por qué Dios no nos habla cla-
ramente?, ¢por qué nos dice que es mas facil que pase un camello
por el ojo de una aguja a que un rico entre al reino de los cielos?,
¢por qué no nos lo dijo en otras palabras?, ;por qué tenemos que
meditar?, ¢por qué tenemos que esforzarnos para conocer?”. Y por
eso se creo la universidad de Paris, la Sorbona, una de las prime-
ras en el mundo, porque habia un grupo de jovenes, que querian
estudiar las escrituras sagradas pero no las entendian porque Dios
no habla claramente, entonces tenian que tener a alguien que los
ayudara. Asi, fueron con un noble, Robert de Sorbonne, quien les
apoyé y fueron a su castillo y les apoy6 para que gente de la iglesia
les ensefiara a interpretar. Ese es el origen de la Universidad de
la Sorbona en Paris. Ello significa que se requiere dialogar, que
necesitamos un maestro, pero también compaferos, necesitamos
a alguien que nos critique, pero también alguien a quien criticar,
necesitamos aprender a dialogar con nosotros mismos, yo creo que
sin dialogo no tenemos nada, no tenemos capacidad de entender
al otro, de aceptar su diversidad, de respetarlo. El otro puede tener
ideas muy contrarias, pero como decia Voltaire; “defenderé hasta la
muerte el derecho que tienes de hablar, aunque no opine igual que
t0”. El diadlogo es fundamental en una época donde estamos viendo
que la violencia y la guerra se estan levantando otra vez en contra
de todo lo que se habia avanzado como civilizacion, yo creo que el
dialogo es la Unica salida que tenemos en educacion, en politica, en
todo, en el reconocimiento del otro. En educacién es fundamental
el dialogo. Yo creo que hay un trabajo individual que se hace, pero
que es totalmente insuficiente si no lo ponemos, no lo sujetamos a
la critica del otro; “4y tu qué opinas de lo que yo he avanzado, de
lo que yo he hecho?”, creo que es la Unica manera de progresar,
se trata de constructos sociales no individuales, hay individuales
que aportan, pero creo que son construcciones sociales y cada vez
mas. Lo que alguien dijo en Irlanda hace tres dias pues le puede
servir al peruano que esta trabajando aca, en México, es impre-

85



sionante el grado de transmision ahora de cémo corren las ideas y
creo que habria que aprovechar, no creo que haya futuro de hecho
para la humanidad sin dialogo.

Entrevistador: Muchas gracias Dr. Luis Montafio por esta entrevis-
ta, ha sido un honor, un gusto tenerlo aqui en Corderos y Leones,
Dialogos Criticos en Educacion.

Luis: Yo les agradezco mucho porque el didlogo siempre lo pone
a pensar, no es que uno tenga las respuestas ya hechas, uno tiene
ideas, pero las preguntas nos obligan también a continuar la re-
flexion, yo les agradezco. Me gusta mucho el proyecto y ojala que
continue por este buen camino.

86



José Alfredo Zavaleta

Betancourt

Formado en Sociologia desde
la licenciatura, interesado en
los grupos vulnerables, la vio-
lencia, los derechos humanos
y la inseguridad, con un enfo-
que transdisciplinar.

Desatrrolla teorias propias que
lo destacan en su desempefio
académico, ademas de ser li-
der en la creacién de diversas
redes de investigacion. Ha pre-
sentado un conjunto de inicia-
tivas orientadas al trabajo de
campo y al disefo de politicas
publicas, colaborando con los
tres niveles de gobierno. En su
labor, contribuye al desarrollo
de las ciencias sociales regio-
nales mediante actividades de
investigacion, docencia, divul-
gacion y disefio de programas
institucionales, nacionales e
internacionales, ademas de
iniciativas de creacion, conso-
lidacion y certificacion de pos-
grados, obteniendo asi el nom-
bramiento como investigador,
nivel lll, del Sistema Nacional
de Investigadores y reconoci-
do por el Consejo Veracruza-
no de Investigacion Cientifica
y Desarrollo Tecnolégico.

87



Entrevistador: En esta agenda de entrevistas buscamos caracte-
rizar los dialogos criticos en educacion. Hemos tenido visitas y en-
trevistas para cuestionar, para indagar y sobre todo dialogar sobre
cdémo deben ser los dialogos criticos en educacion, y hoy tenemos
el honor, el orgullo, de contar con el Dr. Zavaleta, quien es un aca-
démico, pero, sobre todo, reconocido por sus investigaciones sobre
jovenes en condicion de exclusion.

José Alfredo: Muchas gracias por la invitacion, un gusto estar con
ustedes.

Entrevistador: ;Cuando fue el momento en que consideraste dejar
de seguir el texto, la letra, para posicionarse frente a los autores, es
decir, asumir una actitud critica?

José Alfredo: Probablemente ocurrié cuando me percaté de la ne-
cesidad de actualizar el punto de vista de nuestros profesores. Las
lecciones de materialismo historico en la universidad nos ayudaron
a desarrollar una sensibilidad acerca de las omisiones de iglesias,
escuelas, oficinas gubernamentales respecto de injusticias y des-
igualdades, pero al mismo tiempo, nos impedian hacer investiga-
cion empirica, observar en la vida cotidiana como se reproducia
la sociedad, cdmo nos socializamos en las desigualdades vy, par-
ticularmente, comprender por qué, a pesar de que era éticamente
deseable que las cosas cambiaran, la gente no queria cambiar. Esta
situacion fue experimentada generacionalmente como un cambio
de programa de investigacion.

Yo comencé a dar clases muy pronto en la universidad y mis pro-
fesores me acompafaron en el proceso de convertirme en docente
universitario y juntos comenzamos a desarrollar didlogos criticos en
torno a cual era la mejor perspectiva o el mejor punto de vista para
comprender los procesos sociales en un periodo muy complejo de
ajustes estructurales, de reformas del estado, de fragmentacién de
la vida social, pero al mismo tiempo del agotamiento de ciertas uto-
pias y acontecimientos como la caida del muro de Berlin.

En esas circunstancias comenzamos a trabajar algunas perspecti-
vas mas sociolbgicas, porque era muy paradéjico que estudiaramos

88



en una escuela de sociologia y no nos ensefiaran sociologia sino
materialismo histérico. Ese transito del materialismo histérico hacia
algunas corrientes de la sociologia, ha sido desde entonces un iti-
nerario que me ha permitido tener una posiciéon en una perspectiva
de la teoria de los habitus, los campos y la sociologia disposicional
y pragmatica. Estas corrientes recientes de la sociologia contem-
poranea francesa me parecen el mejor enfoque sociolégico para
abordar los viejos problemas que perduran en la sociedad global,
mundial y nacional, pero, sobre todo, en mi experiencia cotidiana,
en la convivencia con amigos, no solo reales sino ahora virtuales,
y evidentemente para comprender lo que acontece en el entorno
global que esta cada vez més cerca de nuestra vida diaria.

Entrevistador: ;Donde percibes la influencia de la teoria en tu acti-
vidad académica?, ;como enriquecio tu postura critica?

José Alfredo: En un momento comencé a hacer investigaciones
en torno a ciertos problemas sociales que requerian observar, des-
cribir, preguntar, ver mas alla de lo que aparece en la vida diaria,
pero, sobre todo, interpretar en una perspectiva que nos permitiera
ubicar en su justa dimension algunos problemas y sus causas. Para
tal efecto, las perspectivas clasicas del marxismo y la teoria critica
eran Utiles, seguian siendo utiles, porque llamaban la atencién so-
bre la necesidad de poner la mirada en ciertos aspectos o tépicos,
pero no eran suficientemente Utiles para describir con un sentido
histérico y sociolégico la complejidad de estos problemas.

En ese trabajo de investigacion aparecié Michel Foucault, un fil6-
sofo historiador francés que ha tenido gran impacto en la renova-
cion de las ciencias sociales contemporaneas y particularmente en
Ameérica Latina, quien representé un vuelco generacional, porque
nos permitié observar de una manera distinta, formular otro tipo de
preguntas, ver mas alla de lo que la filosofia oficial del materialismo
histérico, en algunas sociedades aun socialistas, nos impedia ver, y
entonces me propuse desarrollar cierta capacidad de hacer visible
lo invisible, como Foucault lo establece, hay cosas que no vemos
Yy que es necesario tratar de hacer visibles a partir del trabajo de
archivo, del trabajo de campo, en temas que generalmente no eran
abordados desde perspectivas marxistas o desde perspectivas cri-

89



ticas. Desde entonces, me han interesado sobre todo los problemas
del cambio social y del control social.

Estos dos problemas me han llevado a hacer investigaciones muy
puntuales sobre instituciones estatales y mas recientemente, acer-
ca de cdmo esos cambios estatales son el efecto de un conjunto
de transformaciones sociales que acontecen en la familia, en las
escuelas, en los barrios, los espacios publicos y en los procesos
electorales.

Entrevistador: Ahora que me comentas de lo que has estado in-
vestigando, parte de tu trabajo ha tenido que ver con jévenes que
se integran en pandillas y que normalmente sufren de una margina-
cion. ¢ Por qué decidiste investigar esos temas?

José Alfredo: El interés por el problema de los jévenes es porque
generacionalmente tenemos la expectativa que las nuevas genera-
ciones hagan cosas diferentes a las que nosotros hicimos.

En la actualidad el problema de los jovenes es un asunto de interés
publico, en la medida en que se les responsabiliza de muchas cir-
cunstancias que no son responsables. Se piensa que ser joven pue-
de resultar algo problematico para la integracién social, sobre todo
si te encuentras en situaciones de vulnerabilidad social, si vives en
colonias populares o si vienes recientemente del campo a la ciudad,
generalmente este tipo de itinerarios se asocian con problemas de
integracién social y se espera muy poco de ellos, que abandonen
la escuela, que tengan dificultades para encontrar trabajo y que en
tales circunstancias puedan caer en tentacién de involucrarse en
practicas ilegales.

Cuando uno le da la voz a los jévenes, se da cuenta que el proceso
de socializacién es muy rico en la medida en que nos permite en-
tender como las viejas generaciones son leidas y observadas por
las nuevas generaciones, y cdmo mucho de los valores que hicieron
posible la socializacion, para nosotros ya no aplica para los jovenes
en las nuevas generaciones, maxime si las estructuras familiares
son distintas, si el grado de escolaridad es distinto, si el consumo
cultural y particularmente de redes ha cambiado drasticamente.

90



Lo que he observado es que el didlogo intergeneracional es cada
vez mas improbable, porque las viejas generaciones insistimos en
nuestra manera de integrar la sociedad, de posibilitar ciertos cam-
bios graduales o paso a paso, mientras que los jovenes ahora estan
pensando en la necesidad de cambiar dia con dia, de modelar su
estilo de vida a partir de identificarse con ciertos estilos culturales
de consumo, de ropa, de musica, de cierto tipo de audiovisuales o
documentales de redes digitales, eso complica mucho el didlogo
intergeneracional.

Entonces, este tipo de incomprensién hace posible en determina-
das circunstancias que sobre todo los jovenes vulnerables sean es-
tigmatizados y criminalizados, observados como peligrosos, cuan-
do en realidad lo que les hemos heredado es un entorno social muy
complejo, de escasas oportunidades, para que sus trayectorias so-
ciales no tengan que enfrentar las dificultades que tanto tememos,
que precisamente algunos de ellos se involucren en actividades
ilegales.

Entrevistador: Me comentabas que en la facultad de sociologia no
se ensefiaba sociologia, pero existieron momentos de rompimiento,
como la caida del muro de Berlin, pero ;como fue estudiar socio-
logia desde una “nueva” tradicion socioeconémico politica?, ;como
viviste ese cambio con los profes, la propia facultad, tus comparie-
ros, companeras?

José Alfredo: En retrospectiva es poco creible y simpatico porque
teniamos que leer casi clandestinamente a Durkheim y Weber, que
eran considerados sociblogos burgueses, practicamente habia una
instrucciéon de no leer sociologia burguesa y menos sociologia nor-
teamericana. Leer de manera clandestina a Durkheim y Weber nos
permiti6 comprender como funciona una sociedad y particularmen-
te ensayar algunas interpretaciones de la sociedad latinoamericana
y mexicana en clave sociolégica. Leer a Talcott Parsons era ver-
daderamente una herejia, al representante principal del estructural
funcionalismo asociado con el imperialismo norteamericano, pues
representaba algo que no era ni recomendable ni aceptado.

De manera muy particular un grupo de colegas comenzamos a leer

91



algunos marxistas que decepcionados de lo que habia acontecido
en el campo socialista, como Agnes Heller, intentaron un dialogo
entre la sociologia y el marxismo, desde la escuela de Budapest,
representada por Lukacs, quien habia desarrollado una serie de
estudios sobre cultura que han sido el punto de partida tanto de la
escuela de Frankfurt como de algunas corrientes posmodernas en
la actualidad. Agnes Heller para nosotros representé como la puerta
para ir discutiendo temas de sociologia y particularmente de socio-
logia americana, y muy tardiamente, y esto se relaciona con lo que
ahora a mi me interesa que es la sociologia francesa contempora-
nea, fuimos leyendo algunos trabajos de interaccionismo simbdlico,
fenomenologia social, etnometodologia y particularmente de inte-
raccionismo simbdlico, que son muy Utiles para describir rituales,
ceremonias de la vida diaria, cosas tan simples que, pareciera que
son espontaneas pero que estan reglamentadas, como las presen-
taciones, las despedidas, lo saludos, las muestras de afecto, las
gesticulaciones, el lenguaje corporal.

Esto nos permitié desarrollar esa sensibilidad acerca de cémo en
la observacion es necesario identificar las reglas o los regimenes
que regulan nuestros comportamientos en la vida diaria, y eviden-
temente como esas reglas se institucionalizan y hacen posible la
reproduccion de la vida social, los procesos de socializacion tanto
desde las instituciones gubernamentales que hacen posible el con-
trol social como los cambios que acontecen en las interacciones
familiares, escolares o en los espacios publicos.

Entrevistador: Entra con gran influencia a la universidad mexicana
la escuela del pensamiento francesa, en ese caso, cémo abona la
biopolitica en la construccién de la explicacion sobre la sociedad?

José Alfredo: En realidad la biopolitica es una perspectiva que se
desarrolla a partir de algunos trabajos de Michel Foucault y que han
trabajado Esposito y Agamben; sin embargo, no es una perspectiva
que a mi particularmente me permita hacer el trabajo o desarro-
llar mi oficio, para mi es una perspectiva mas que en determinadas
circunstancias permite explicar algunos problemas, pero no es mi
corriente, digamos principal.

92



En estos momentos yo trabajo con teoria de los hébitus y de los
campos de Pierre Bourdieu y con la sociologia disposicional de Ber-
nard Lahire, que desarrolla en la perspectiva de Bourdieu, en el sen-
tido de tratar de explicar codmo las trayectorias sociales individuali-
zadas hacen posible que recuperaremos algunas disposiciones de
la infancia y la adolescencia para actuar en determinados espacios
escolares, culturales o publicos mediante una seleccién de aquello
que consideramos que es eficaz para conseguir nuestras metas o
nuestros objetivos o satisfacer ciertas necesidades.

La biopolitica y la necropolitica han tenido mucha aceptacion en
la sociologia latinoamericana dados los problemas de inseguridad,
violencia, incluso de desaparicion forzada, después de las dictadu-
ras militares. Me parece que puede ser Util en algdn momento para
explicar algunos problemas limites de la sociedad mexicana, pero
creo que es un error tratar de observar todo desde esa perspectiva.
Pienso que habria que ser muy prudentes en el uso de estas teorias
para explicar algunos problemas que son mas complejos, que la
simple destruccion de los adversarios o de los enemigos.

Entrevistador: Doctor, empiezas a leer libros “prohibidos” hacia el
final de tu formacion universitaria, decides ir a estudiar la maestria 'y
doctorado en el area de estudios sociales. ;Como es tu experiencia
formativa ahora que tenias nuevas visiones teéricas?, ;coémo se da
la transicion hacia la parte critica en el posgrado?

José Alfredo: En realidad mis posgrados me permitieron aprender
sociologia y comenzar a ensayar el oficio del sociélogo. En las ins-
tituciones donde hice mis posgrados se ensefiaba sociologia ame-
ricana y después sociologia latinoamericana, aprendi sobre todo a
usar la teoria con un sentido critico, pensar de manera situada cier-
tas corrientes, ciertas escuelas, a construir objetos de conocimien-
to, trabajar en un sentido empirico orientado en términos epistemo-
I6gicos y tedricos en el terreno y sobre todo hacer interpretaciones
orientadas a la innovacion.

Mi formacion estuvo siempre pensada en hacer trabajo de frontera,

para hacer posible nuevas interpretaciones o contribuir a la com-
prension de problemas que habian sido cajas negras, porque en

93



las explicaciones estructurales de origen marxista o estructuralista
siempre se hablaba de ellas, pero no se describen o no se explica-
ron los regimenes, los mecanismos, los dispositivos.

En esas circunstancias, mis primeros trabajos sobre militares, po-
licias, estaban orientadas a hacer un poquito de luz de lo que pa-
saba en aquellas instituciones del monopolio de la violencia fisica
legitima, que generalmente se describen o explican en su funciona-
miento global, pero no en lo que acontece al interior; qué conjunto
de politicas, qué conjuntos de instrumentos de politicas, qué redes,
qué arenas politicas existian al interior de estas instituciones, y des-
de entonces he intentado comprender como esos mecanismos de
control social de los estados latinoamericanos y particularmente del
nuestro, no tienen la autonomia que todo mundo supone, que estan
arriba y que ordenan nuestras vidas de una manera casi minuciosa,
individualizada, sino que mas bien son el efecto de un conjunto de
cambios que han hecho posible que las nuevas generaciones ya no
tengan la misma aceptacion de esas instituciones y que piensen en
la necesidad de sus reformas, de sus cambios y creo que eso ha
sido leido muy bien por las élites politicas de este pais, han tenido
que hacer algunas autoreformas sucesivas de sus instituciones por-
que la sociedad mexicana ha cambiado. La sociedad en la que yo
creci es muy diferente a la sociedad actual, las cosas funcionaban
de una manera distinta, éramos gobernados de una manera diferen-
te a como acontece ahora en nuestra actualidad.

Entrevistador: Desde tu perspectiva, jcual es el fin de establecer
dialogos criticos en educaciéon?

José Alfredo: Bueno, lo que yo he hecho en el campo educati-
vo ha sido realizado desde una perspectiva sociol6gica de la edu-
cacion. Mi trabajo en la Facultad de Pedagogia, en la Universidad
Pedagobgica Veracruzana, durante mas de dos décadas, me per-
mitié no sélo aprender sino desarrollar ciertas habilidades para la
investigacion educativa, particularmente orientada por la investiga-
cion cualitativa, y especificamente atender ciertos problemas del
funcionamiento de los sistemas educativos, las politicas educativas,
la seleccion pedagogica, el ingreso, el egreso, la construccion de
perfiles y trayectorias escolares, que van desde el aprendizaje de

94



la lectura y la escritura hasta el funcionamiento de los curriculos en
las aulas.

A mi siempre me interesé observar las practicas docentes, sus es-
trategias y particularmente, la interaccién en las aulas, como se dan
las conversaciones y las interacciones entre profesores y estudian-
tes. Ese campo de analisis implicé una adaptacién de mi aprendi-
zaje previo, al final uno en las aulas observando, entrevistando, se
las ve siempre con estudiantes diferentes, que proceden de familias
distintas, de lugares distintos de la ciudad, con capitales culturales
y econdmicos distintos y el punto es como ciertos curriculums se
van adaptando en la practica docente cotidiana para atender esa
homogeneidad.

Por un lado, me interesé fundamentalmente la perspectiva del sis-
tema educativo en su funcionamiento eficiente y al respecto los dos
elementos principales de estas perspectivas fueron ;cémo funcio-
nan las aulas a pesar de todo, de la precariedad, de los perfiles
diferentes de profesores o de la heterogeneidad de los grupos? y
¢como es inevitable que en el sistema escolar, en todos los niveles,
tengamos que excluir algunos, o sea, seleccionar a los mas aptos
de los no aptos, y el tema siempre fue para mi cuéles seran los pro-
cedimientos que hacian posible esa seleccion pedagodgica y como
la inclusién y exclusidn de nifos, jovenes, en el sistema educativo,
podria tener consecuencias para la integracion social?

Por otro lado, desde una perspectiva mas critica, particularmente
en algunas corrientes americanas y latinoamericanas, mas preo-
cupadas por las caracteristicas particulares de algunos estudiantes
vulnerables, proceden de guetos negros, o de villas perdidas, de
ciudades precarizadas, enfrentan un conjunto de dificultades para
involucrarse en los salones de clases, para aprender, porque el cu-
rriculum esta estructurado de tal forma que resulta ajeno a lo que
ellos han aprendido en casa o en su consumo cultural, por lo cual
van a experimentar mayores dificultades y van a tener que ser eva-
luados mas frecuentemente para poder demostrar que son aptos, y
cdmo estos capitales varian dependiendo de las clases, de las fami-
lias, y como a pesar de todo en esas circunstancias la mayor parte
de los estudiantes logran promocionarse a los siguientes grados

95



sobre todo en la educacién béasica, y cdmo eso se va haciendo cada
vez mas complicado conforme avanzamos a la educacién media
superior y a la educacion superior.

Cuando uno analiza ya con datos estadisticos cdmo funcionan los
sistemas educativos en perspectiva comparada, nos damos cuenta
no so6lo que en la educacion basica practicamente toda la poblacion
en edad de estudiar esta incluida, pero eso va cambiando, porque el
sistema va expulsando a ciertos estudiantes bajo el principio de que
no son aptos para seguirse formando y que seria mejor que desa-
rrollan otro tipo de capacidades técnicas que les permitieran incluir-
se en el trabajo, y como el desarrollo de trayectorias universitarias
y de posgrados son cada vez mas improbables, porque del niUmero
amplio o extenso de estudiantes de primaria, de secundaria, que-
dan muy pocos 0 son muy pocos los que ingresan a la universidad,
logran terminar este nivel y pueden continuar con algunas posgra-
dos, sino también como las politicas de los organismos de gobierno
mundial incentivan este tipo de instrumentos de concentraciéon de
la inversion de los estados en la educacién basica, y recomiendan
que evidentemente vaya mejorandose el proceso de seleccidn o de
evaluacion de quienes son los mas aptos para continuar sus trayec-
torias profesionales.

Entrevistador: Hablas de que te interesan en el aula estos proce-
sos eficientes. ;Como entenderias ese término de procesos eficien-
tes?

José Alfredo: En principio, el logro de los objetivos de los pro-
gramas a partir de localizar el curriculum en las experiencias de
quienes participan como estudiantes en la interaccion aulica. Eso
implica todo un trabajo de adaptacion, de creatividad, incluso de
construccion de otros contenidos de parte del profesor con el pro-
pésito de maximizar las oportunidades de aprendizaje. Decia yo:
¢como hacer posible la educacion a pesar de las dificultades que
existen en algunas escuelas que no cuentan con infraestructura,
cuyos profesores no hacen trabajo colegiado suficiente o cuya in-
teraccién estad determinada por la pertenencia de generaciones
tan distintas, algunos ya en el ocaso de su trayectoria a punto del
retiro, mientras que existen profesores jévenes que estan apenas

96



aprendiendo el oficio y que no reconocen la necesidad de ciertas
reglas? Entonces, ;cdémo hacer posible qué la interaccion aulica
entre profesores y estudiantes, con las caracteristicas de los grupos
heterogéneos que esto implica, permitan el logro de los objetivos
establecidos?

A veces pensamos que los estados o las autoridades, los sistemas
educativos, determinan los contenidos curriculares, pero observa-
mos muy poco coémo éstos son recreados en el aula a partir de
la experiencia de los profesores, de sus circunstancias, de las in-
teracciones, encuentros, desencuentros, formas de colaboracién o
de conflicto, que se van produciendo dia a dia en el aula y eso es
una especie de reinvencidon constante de la escuela cotidiana que
requiere de actores creativos, inteligentes y competentes y que a
veces no siguen de manera puntual lo establecido en el plan de
estudios.

Entrevistador: Distintas pruebas estandarizadas nos muestran re-
sultados que indican que en la educacién basica no estamos lo-
grando el objetivo de ensefarles a leer, a escribir, el uso de las
matematicas y de las ciencias. ¢Eso para ti seria contrario a esta
eficacia de los procesos o lo verias en otra area de lo educativo?

José Alfredo: Depende de qué se mide y como se mide, si nosotros
usamos una prueba estandarizada de un curriculo ideal y lo aplica-
mos en escuelas heterogéneas con diferentes tipos de caracteristi-
cas vamos a obtener siempre resultados asimétricos. Es interesan-
te ver como esto nos impide observar que los estudiantes aunque
tengan pocos puntos en este tipo de evaluaciones no significa que
no estén aprendiendo y no estén construyendo conocimiento, es
algo muy semejante a la queja generacional de que los estudiantes
leen cada vez menos, y muy probablemente si nosotros evaluamos
cuantos libros leen, nuestra conclusién sea que se lee cada vez
menos, sobre todo, si lo comparamos respecto a cémo lo haciamos,
pero si los interrogamos acerca de cémo leen, materiales audiovi-
suales, sus propias comunicaciones digitales, cierto tipo de docu-
mentos, no precisamente vinculados a lo escolar, vamos a ver que
las practicas de lectura se han transformado, y lo mismo acontece
con el conocimiento, que no estén construyendo el conocimiento

97



en el aula como esperariamos las viejas generaciones, no significa
que no estén construyendo conocimiento en las redes digitales, sus
intercambios presenciales ahora que son posibles de nuevo, lo que
nos recuerda digamos que siempre hay una construccién hibrida de
lo digital y lo presencial, que me parece que representan formas de
construccion de conocimiento, de aprendizaje y de ensefianza entre
ellos mismos que generalmente quedan fuera de las evaluaciones
puntuales de contenidos con bases en curriculums ideales.

Pienso que seria muy importante en este caso tener instrumentos
de evaluacion que fueran mas alla del curriculum formal, que nos
permitiera conocer diferentes practicas de uso de materiales digi-
tales no vinculados directamente a lo escolar, y particularmente las
comunicaciones que son tan ricas en contenidos, en intercambios,
que nos recuerdan, que si los niflos aprenden mas de los nifios, los
jovenes hoy aprenden més que en sentido estricto de sus profeso-
res en las aulas.

Entrevistador: Bueno pues, una segunda pregunta que tenemos,
aunque ya realizaste algunos comentarios al respecto: ;Cual es la
agenda para los dialogos criticos en educacion?

José Alfredo: En principio, pienso que seria importante interrogar-
nos acerca de cuales son las mejores formas de formular pregun-
tas. Ensefiar a dudar e interrogar aunque resulte incbmodo para
los actores a quienes cuestionamos, atrevernos a preguntar, implica
atrevernos a pensar de otro modo y esto esta relacionado con la
necesidad de ver mas alla aquello que observamos directamente,
sobre todo ahora que predominan las falsas noticias en las redes
digitales, en los medios de comunicacion y que hacemos muy poco
esfuerzo por preguntarnos acerca de la relacién que existe entre lo
que decimos y hacemos, por cierta pereza cotidiana nosotros acep-
tamos que lo que nos dice la gente es efectivamente lo que hace,
pero cuando observamos de manera mas minuciosa sus patrones
de comportamiento, muy probablemente las cosas que dice son
sélo justificaciones de las cosas que realmente hace, y esto aplica
para padres de familia, para profesores, para representantes veci-
nales, para lideres sindicales, para funcionarios, es decir, siempre
es importante interrogarnos acerca de qué relacion existe entre lo

98



que dicen y lo que hacen.

Creo que es importante pensar el tema de las reglas que regulan
nuestros comportamientos, cuales son aquellos principios que
hacen posible lo que nosotros hacemos en nuestra vida diaria y
particularmente nuestra vida profesional, y creo que esto implica
estar muy atentos a cémo justifican las personas y los individuos
las cosas que hacen, para ver si realmente esa justificacion es justa
0 injusta, si permite atender ciertas injusticias o reducir ciertas des-
igualdades o ciertas asimetrias, o si se producen las paradojas de
que se utiliza cierto tipo de discurso o narrativa para justificar algo
que es injusto 0 que reproduce las desigualdades econémicas y
sociales.

Entrevistador: Claro, en esta parte que ti comentas se esta repro-
duciendo o mantiene estas desigualdades econbémicas, sociales,
que en México estan marcadas, se destacan, se viven. ;Cual seria,
en tu perspectiva, la contribucion de la educaciéon para cerrar la
brecha con la desigualdad?

José Alfredo: La educacion sigue siendo el principal recurso de
la poblaciéon para hacer posible la movilidad social. Hay ciclos de
la sociedad en los cuales esto es cada vez mas complejo porque
desarrollar una trayectoria escolar larga no es ninguna garantia de
tener un buen trabajo y un buen ingreso, pero para los grupos vulne-
rables, sobre todo, los jévenes, hombres, mujeres y otros géneros
es el Unico recurso que tienen para poder proyectar un tipo de vida
que les permita incluirse en el trabajo, en la convivencia, en los in-
tercambios culturales.

Pienso que la educacién continta siendo el principal recurso para
vivir juntos a pesar de nuestras desigualdades, asumiendo nues-
tras diferencias de género, étnicas, socioculturales, y en ese sen-
tido creo que estamos asistiendo a nuevas formas de planificar y
de financiar la educacion en un sentido mas multiculturalista, mas
equitativo, que reconoce la necesidad de reducir las asimetrias y
las brechas no s6lo de capitales culturales, sino ahora informaticos
0 tecnoldgicos, la pandemia nos lo recordd, no todos los nifios y jo-
venes tenian una computadora para conectarse a las video clases.
Entonces, yo creo que el gran reto de la educacion es mantenerse

99



como un recurso de movilidad social y sobre todo para quienes no
son herederos de capitales econémicos familiares.

Entrevistador: Desde tu rol como académico, como investigador.
¢Qué tendria que caracterizar a los dialogos criticos de educacién?

José Alfredo: La critica es una facultad que permite identificar al-
gunas causas que hacen posibles ciertas injusticias y desigualda-
des. Pienso que esto requiere del desarrollo de la facultad de la
observacién puntual de los comportamientos, de las interacciones
y sobre todo del analisis del contenido de algunas conversaciones
que los actores utilizan para el logro de sus objetivos familiares,
escolares, barriales, vecinales o gubernamentales.

La facultad de la critica implica ilustrar, hacer luz en aquellos aspec-
tos de nuestras interacciones que estan ocultos, que no son visibles,
e implica un entrenamiento en el dominio de la légica, yo echo de
menos las tablas de verdad en la formacién universitaria que fueron
abandonadas por modelos de pensamiento basados en habilidades
y competencias, que son Utiles para pensar ciertas cosas, pero no
precisamente para analizar cierto tipo de discursos o narrativas en
nuestras conversaciones, y al mismo tiempo creo que hay que ser
muy pragmaticos, o sea, qué hacemos con las palabras, qué tipo de
formas de vida se siguen a los juegos linglisticos que utilizamos en
diferentes campos o contextos, y pienso que la critica implica una
perspectiva historica que nos permita hacer el contraste de valores
intergeneracionales en el dialogo entre profesores y estudiantes,
porgue a veces nos limitamos a lo que acontece en un momento
determinado en las aulas y en las escuelas sin tomar en cuenta
cdmo han evolucionado esas instituciones con el tiempo y como
algunas cosas que fueron validas y Utiles para integrar la sociedad,
posibilitar la convivencia en otros ciclos de la vida social ya no son
utiles o son anacronicos para mantener integrados, para posibilitar
la convivencia en la actualidad.

Pienso que la critica como una facultad podria derivar en habilida-
des de pensamiento critico, creo que quienes trabajan este tipo de
temas en una perspectiva mas americana, ligadas a las compe-
tencias civicas, ciudadanas, estan en lo correcto porque acentian

100



el caracter practico del aprendizaje de ciertas habilidades y com-
petencias no solo para el logro de objetivos escolares sino para
mejorar la convivencia democratica en la vida publica de nuestros
paises.

Entrevistador: ;Qué perspectivas teéricas se deben considerar en
los dialogos criticos en educacion?

José Alfredo: La teoria de los habitus y los campos de Pierre Bour-
dieu, sus estudios sobre la reproduccion escolar sobre el capital
cultural, me parece que esa perspectiva puede ampliarse y forta-
lecerse a partir de la sociologia disposicionalista que trabaja sobre
el cdmo aprendemos a leer y a escribir, sobre todo en los medios
populares que enfrentan mas dificultades por que no son herede-
ros de capitales econdmicos y culturales sustantivos, sobre todo
en aquellas familias de migrantes o de recién llegados a las ciuda-
des, y pienso que habria que tomarse muy en serio los desarrollos
tedricos recientes de la sociologia pragmatica contemporanea que
insisten mucho en acompanar a los actores en sus circunstancias,
lo que significa escucharlos, tomarse muy en serio las cosas que
dicen y como justifican sus decisiones en la vida cotidiana para su-
perar ciertas pruebas o ciertas dificultades, pero sobre todo como
ellos hacen esfuerzos muy estratégicos y competentes para expli-
carse y para incluirse en aquellos espacios donde generalmente
son rechazados o excluidos.

Entonces, para mi seria conveniente trabajar con Pierre Bourdieu,
Bernard Lahire, Luc Boltanski, Laurent Thévenot, autores que per-
tenecen a estas corrientes y a estas escuelas que pienso no solo
han abordado el campo escolar y educativo, sino también las orga-
nizaciones, los grupos, las instituciones y su agenda de trabajo no
se limita a lo escolar, a lo educativo, sino que han hecho trabajos en
fabricas, en oficinas gubernamentales, han estudiado movimientos
sociales, medios de comunicacién. En eso la sociologia francesa,
es muy creativa e innovadora respecto de qué temas y como abor-
dar este tipo de temas en la investigacion empirica de sus mecanis-
mos y dispositivos de funcionamiento.

101



Entrevistador: En tu opinién, ;qué papel tendria la metodologia en
los dialogos criticos en educacion? y ;qué recursos metodologicos
serian pertinentes?

José Alfredo: En un principio, pienso que es importante tener una
formacion integral en métodos de investigacion cualitativos y cuan-
titativos, porque como profesionales del campo educativo vamos
a recibir encargos de evaluacién de politicas o de investigaciones
que midan la eficiencia de ciertos procesos educativos o de gestiéon
escolar, y eso implica tener un entrenamiento cuantitativo muy s6-
lido, pero al mismo tiempo, dado que de lo que se trata no solo es
de hacer posible la integracion del sistema educativo y la eficiencia
en las interacciones aulicas de profesores y alumnos respecto a los
programas de estudios, sino sobre todo de contribuir a la disminu-
cion de las desigualdades entre los integrantes de los grupos esco-
lares, pienso que es necesario desarrollar también una formacién o
entrenamiento en investigacion cualitativa.

No creo que tenga mucho sentido reproducir el viejo debate entre
cuantitativistas y cualitativistas, creo que lo mejor es asumir una
actitud pluralista, situada, segun las necesidades que enfrentamos
como docentes que investigamos nuestras propias practicas do-
centes 0 escolares, o bien digamos que estamos interesados en ob-
servar de una forma mas metodica las practicas docentes de otros
compafieros de trabajo, de colegas de otras escuelas, de otros es-
pacios en los cuales se aprende y se ensefia no de manera formal
con un curriculum institucional, a propoésito de los otros aprendiza-
jes alos que nos referimos hace un momento, y dentro de la investi-
gacién cualitativa pienso que tenemos un gran reto en el desarrollo
de enfoques etnograficos, socioantropolbgicos, tal como se desa-
rrolla en la actualidad, a propésito de las corrientes tedricas que
referi hace un momento, que recuperan una tradicion antropolégica
pero la actualizan en los espacios urbanos, ya no tratamos con in-
digenas, nativos, pueblos originarios, aunque algunos de nuestros
estudiantes proceden de estos ambitos rurales o indigenas y es-
tudian en nuestras escuelas, no son la mayoria, entonces hay que
desarrollar una perspectiva etnografica mas urbana, mas sociolégi-
ca, interesada en el punto de vista de los actores, por muy racional
que sea para nosotros, por muy magico religioso que representen

102



sus justificaciones, discursos o narrativas, tenemos que asumirlas
como sus formas de comprender el mundo y con una dosis de em-
patia comprender para interpretar como funcionan esas narrativas
y esos discursos en sus interacciones cotidianas en las escuelas,
en las oficinas educativas, y sus relaciones especificas con sus pa-
res estudiantes, si es posible no so6lo dentro de las escuelas, sino
fuera de ellas, y esto nos abre un campo de observacion muy am-
plio en la medida en que ponemos atencion a aquello que no es
inmediatamente visible, que en la bisqueda de la eficiencia, de la
calidad, de la excelencia, del aprovechamiento a veces no tomamos
en consideracién, salvo que en determinadas circunstancias de la
vida escolar esto aparezca o se manifieste de manera abrupta a
proposito de una justificacién de “no hice tal cosa porque no tengo
los recursos” o “para venir aqui tengo que hacer este itinerario” o
“mi familia no cuenta con los medios suficientes para poder estar al
nivel que se exige” o “no puedo pagar la colegiatura”, un conjunto
de circunstancias, a proposito de la precariedad a la que me referia
cuando decia que a pesar de todo eso la educacion es posible.

Entonces, la etnografia va descubriendo oportunidades que pue-
den ser aprovechadas por los docentes que observan sus propias
practicas para no desperdiciar esas posibilidades de hacer algo por
transformar interacciones tan desiguales, cuando valoramos a to-
dos como si fueran iguales y cuando la vida nos indica exactamente
lo contrario; que son diferentes, que son heterogéneos y que nues-
tra ensefianza no puede ser tan general, sin especificarse segun
cada caso.

Lo ideal, digamos, de una consecuencia de la observaciéon etno-
grafica por diferentes técnicas, seria pensar biograficamente cada
trayectoria individual, qué requiere cada uno de los estudiantes para
poder desarrollar el maximo de su potencial, desarrollar sus habili-
dades y sus competencias, para desempefiarse digamos en el aula
en las escuelas y posteriormente en su ejercicio profesional.

La etnografia en estas circunstancias tiene un auge en los anos
recientes muy encomiable, podriamos decir que es un recurso im-
prescindible para entender mejor como funcionan las instituciones
escolares 0 educativas y sobre todo es mas sensible a los dramas

103



que experimentan los actores sociales en su vida escolar cotidiana.

La investigacion cualitativa de corte etnogréfico, a veces realizada
por profesores que observan sus practicas docentes para mejorar-
las o para contribuir al desarrollo de las instituciones educativas,
obliga a los disefiadores de politica de curriculums a estar mas
atentos a la heterogeneidad y la complejidad de las interacciones
aulicas y escolares.

Lo deseable seria en efecto, que los técnicos que disefan politicas
y programas educativos desde los centros, desde las capitales, es-
tuvieran mas atentos a esa enorme complejidad y heterogeneidad
regional, y que en efecto permitiera que ese curriculum o esas politi-
cas fueran usadas en un sentido mas flexible, segun las circunstan-
cias y la propia creatividad, que seria un reconocimiento de lo que
en efecto acontece en la vida cotidiana de las aulas.

Por lo demas, pienso que un disefio mixto de investigacion que
combina tanto elementos cuantitativos como cualitativos es la mejor
forma de acometer este tipo de problemas, de disefios mas com-
plejos, atentos a la enorme heterogeneidad de las escuelas de los
diferentes niveles educativos.

La experiencia nos indica que no necesariamente un buen profesor
es un buen investigador y viceversa, pero creo que eso es parte de
los retos de la figura de profesor-investigador que estan orientados
a que uno ensene en las aulas aquello que investiga y lo deseable
es que esto acontezca desde la educacion basica hasta posgrado,
que estemos ensefiandoles a nuestros estudiantes no solo aquél
conjunto de contenido que consideramos imprescindibles, que nos
haga iguales y convivir juntos con nuestras diferencias, sino ademas
que actualice cotidianamente segun los problemas emergentes de
la vida social y de la propia vida educativa a nuestros estudiantes
para poder irlos enfrentando conjuntamente a lo largo de sus trayec-
torias escolares y sociales.

Es deseable evidentemente que sobre todo en la educacion supe-

rior y en los posgrados, quienes se hagan cargo de la formacion
de los estudiantes no solo sean profesores experimentados en su

104



oficio y en su desempefio profesional, sino que estén actualizados
y que ensefien aquello que estan llevando a la practica o que estan
investigando, es muy dificil, porque generalmente la construccion
de perfiles de docente e investigadores estan sujetos a una inves-
tigacion creciente, es decir, las politicas de educacién superior y
de ciencia y tecnologia exigen cada vez una mayor especializacién
que hace imposible un desarrollo profesional y equilibrado, es decir,
ser un buen investigador y un buen docente al mismo tiempo, que
le ensefie a los estudiantes los resultados de la investigacion, los
procedimientos epistemologicos y metodoldgicos que se utilizaron
para llegar a esos resultados, a veces los resultados son lo de me-
nos para nuestros estudiantes y lo que importa sobre todo es como
se construyen esos datos, entonces volveria un poquito a lo que co-
mentamos hace un momento, una formacién pluralista en métodos
cuantitativos y cualitativos seria lo deseado para atender diferentes
encargos escolares y extraescolares en la formacion de nuestros
estudiantes, pero si tuviésemos en ese caso que asumir una posi-
cion yo seria mas proclive a recomendar darle predominancia a la
ensefanza, a la investigacion educativa cualitativa y particularmen-
te de corte etnografico con el propoésito de darle la palabra a los ac-
tores y observar qué dificultades estan enfrentando en la dinamica
del sistema educativo en el nivel donde se encuentran y a partir de
las propias interacciones que estan construyendo cotidianamente.

Entrevistador: ;por qué realizar dialogos en educacion desde la
critica?

José Alfredo: En principio, para no reproducir nuestro sistema edu-
cativo en las mismas circunstancias. Por supuesto que es importan-
te que funcione de manera adecuada, pero no de forma injusta, ni
de forma desigual, entonces si, en efecto, la educacion sigue sien-
do el principal recurso capital para lograr cierta movilidad social, lo
que implicaria vivir mejor que nuestros padres o nuestros familiares,
se tiene que atender precisamente esas desigualdades y algunas
injusticias que se experimentan a lo largo de las trayectorias esco-
lares.

Entonces pienso evidentemente que, es en este caso necesario
pensar cdmo mantener integrado el sistema educativo, como ha-

105



cerlo mas eficiente y funcional, pero al mismo tiempo es muy im-
portante observar ese conjunto de problemas que generalmente no
se atienden cuando uno desarrolld una perspectiva tecnocratica ,
0 sea mas orientada a la planeacién, a la evaluacién sin tomar en
cuenta dimensiones humanas como las emociones, los problemas
familiares, los problemas econémicos, las diferencias religiosas o
culturales, la procedencia étnica, a proposito del multiculturalismo.

Entonces, lograr establecer un equilibrio entre eficiencia e inclusion
es el reto de los sistemas educativos contemporaneos. Es para-
dojico porque uno pensaria que deberian incluirse cada vez mas
aquellos que necesitan ser incluidos y sin embargo, nuestro sistema
educativo premia a los que mas saben, a los méas aptos, lo lbégico
seria; “si esos ya saben, preparemos a los que no saben, a los que
no son aptos” porque son los que requieren, porque e€so va a tener
consecuencias para la convivencia social, pero no, nuestros siste-
mas educativos siempre piensan en términos de indicadores, de efi-
ciencia, de calidad, y son poco sensibles a esos pequefios dramas
y tragedias familiares individualizadas de quienes no pueden con-
tinuar sus estudios y tienen que optar por otro tipo de alternativas
para incluirse socialmente.

Entrevistador: Bien, noto también en ti, una agenda ética, porque
comentabas para evitar injusticias, para también evitar hacia las
desigualdades, en ese sentido veo que si hay una preocupacion del
discurso en educacion, pero ;cual es la mejor forma de manifestar
las preocupaciones éticas en la educacion?

José Alfredo: Nuestras elecciones y posiciones respecto de este
tipo de problemas tienen una dimension ética, y para mi el decidir o
tomar una posicién a favor de quienes tienen dificultades para de-
sarrollar trayectorias en condiciones favorables implica un recono-
cimiento de derechos, aunque no los exigieran, estamos obligados
a crear las condiciones de equidad que les permitan mantenerse en
los sistemas educativos, incluirse socialmente, si en realidad quere-
mos aprender a vivir juntos.

Entonces, si la educacién nos ensefia a vivir y a convivir a pesar de
nuestras desigualdades y diferencias, pienso que la tarea de quie-

106



nes trabajamos en los sistemas educativos, ya sea en la gestion
institucional, en la administracion escolar o directamente en los gru-
pos escolares, es hacer posible que se reconozcan los derechos
de quienes interactdan en las escuelas independientemente de sus
procedencias familiares, pero sobre todo, que desarrollemos pro-
gramas compensatorios, remediales y extracurriculares que les per-
mitan reducir esas desigualdades, porque a la larga el efecto de la
reproduccion de esas desigualdades y de esas injusticias terminan
afectandonos a todos, no es algo que podamos posponer y decir
lo vemos después, porque lo vamos a enfrentar en lo inmediato y
eso es lo que acontece al final de cuentas, cuando reproducimos
esas desigualdades pensamos que hay que demostrar ser el mejor,
el mas apto, el mas competente, ser exitoso es generalmente aso-
ciado a triunfar sobre los demas, no hacer posible que los demas
también desarrollen sus habilidades y sus competencias con el pro-
pésito de mejorar nuestra convivencia social.

Entrevistador: Evitar juegos de suma cero, en ese sentido.

José Alfredo: Claro, yo creo que lo dices muy bien, fuimos forma-
dos en la idea de los juegos de suma cero y hay juegos de suma
variable donde todos podemos ganar, 0 sea que yo gane no Sig-
nifica que tu pierdas y sobre todo quitarnos de la cabeza que los
perdedores siempre tienen que perder.

Me parece que esa forma tan evolutiva de pensar nuestras rela-
ciones con los otros puede tener consecuencias fatales, pasar por
encima de los otros, usarlos como medios para conseguir nuestros
fines, a la larga termina produciendo efectos en nosotros mismos
que tienen que ver con nuestras emociones de soledad, de angus-
tia, de tristeza, de no reconocimiento, porque nos quedamos solos,
no hemos construido la convivencia con los otros, no hemos hecho
posible que los otros también se realicen, y al final esos son los
principios que acompafan a la critica ilustrada moderna qué con-
siste en hacer posible que los demas también sean iguales, que
sean libres, que sean fraternos, de tal forma que nosotros podamos
desarrollarnos en ese escenario.

107



Entrevistador: Muy bien, te agradezco mucho José Alfredo que
aceptaras esta invitacion, ha sido una experiencia grata y enrique-
cedora por todas tus perspectivas, tu conocimiento, todo este baga-
je que tienes es invaluable para el proyecto que estamos constru-
yendo, que estamos delineando, asi que te lo agradezco.

José Alfredo: Por lo contrario, muchas gracias por la invitacién, a
la orden.

108



Investigadora de la Universidad
Iberoamericana, de profesion
historiadora, con estudios des-
tacados en las Organizaciones
Internacionales. Mujer que inicio
como académica a raiz de su in-
quietud por seguirse preparando
para brindar una mejor ensefian-
za en el area de historia. Siendo
estudiante del CIDE, le toca vivir
de cerca situaciones bélicas por
la convivencia con sus compa-
feros de distintos paises latinoa-
mericanos durante el estudio de

su maestria, esto le ha permitido

sensibilizar y ampliar su vision
critica, principalmente en conflic-
tos sociales y el camino hacia la
pacificacién. Encamina sus inves-
tigaciones a las instituciones y or-
ganizaciones internacionales in-
tergubernamentales, procesos de
toma de decisiones y cultura orga-
nizacional, asi como, a los proce-
sos de intervenciéon en acuerdos
de paz llevados a cabo mediante
organismos internacionales, deri-
vado de estas investigaciones ha
logrado publicar diversos libros
y articulos. Formando puentes,
cruzando fronteras y derribando
murallas, es como ha logrado
consolidarse como una gran aca-
démica, sin dejar de lado su parte
humanista y pacificadora, con el
fin de contribuir a la formacion de
estudiantes con un sentido anali-
tico y critico.

109



Entrevistador: Bienvenida Laura.
Laura: Muchas gracias, un placer estar con ustedes.

Entrevistador: es un gusto tenerte aqui, para empezar Laura me
gustaria preguntarte ;cémo es que decides estudiar historia? y
¢,cémo logras el tono critico en tu vida académica?

Laura: Bueno, pues mira, yo estudié para ser maestra de educa-
cion primaria y trabajé en la primaria alrededor de 6, 7 afios; justo
trabajando en la primaria con los nifios me di cuenta que lo que mas
trabajo me costaba ensefiarles era la historia, siempre les parecia
aburrida, les parecia poco util, les parecia cansada y yo sentia que
no tenia el instrumental y tampoco conocimientos muy profundos
de la historia para ensenfarles una historia critica, no solamente la
historia formal que nos proponia el sistema educativo que venia en
los libros: la historia de los héroes, la historia nacional que sirve
para mantener al poder, legitimar al poder y al sistema politico. En-
tonces, yo sentia que esa parte yo no la tenia bien trabajada y decidi
estudiar la licenciatura en Historia en la UNAM, que fue para mi
muy enriquecedora porque realmente pude ver lo que es la historia.
La historia de los vencidos, la historia de los movimientos sociales,
la historia de la critica a los sistemas politicos, la critica que va en
contra de la educacién como mecanismo y la historia como meca-
nismo para legitimar al poder. Entonces, me gusté mucho estudiar
historia en la UNAM. Ahi tuve de todo tipo de influencias, incluso
llegué a tener un profesor que era ruso y que formaba parte del
partido comunista y entonces, pues era muy enriquecedor trabajar
con el materialismo histérico, con toda la perspectiva marxista de
la historia, la vision histérica marxista que es una vision teleolégica,
pero también es una visién de lucha, es una vision muy interesante,
entonces, por eso estudié historia en la UNAM.

Entrevistador: ;Por qué se ensefia una historia heroica en nuestro
é
pais, en lugar de una historia critica?

Laura: Pues, porque la historia la escriben los que tienen el poder.

La historiografia es una historia escrita por quienes tienen el poder.
En el pais asi fue, desde el periodo colonial se vino trabajando esa

110



historia, esa historiografia también y se consolid6 con la Revolucion
Mexicana y el encumbramiento del Partido Revolucionario Institu-
cional, quienes ensamblaron toda esta estructura de legitimidad del
poder. Entonces, por eso la historia, que fue la primera leccion que
me ensefiaron a mi; la historia la escriben los vencedores no los
vencidos, entonces esa fue la primera leccion que me quedo gra-
bada.

Entrevistador: ;Como pasaste de seguir el texto a ser critica frente
al texto?

Laura: Bueno si, si me cambi6 la vida la influencia de mi maestro
que venia de Rusia, si tuve una época de mucha lectura de textos
marxistas, si me fue muy atractivo el planteamiento, aunque tam-
bién tenia yo profesores mucho mas conservadores que también
nos daban la otra version, por ejemplo, leiamos bastante a Octavio
Paz, la Revista Vuelta, entonces era una version completamente
diferente del comunismo real, del socialismo real. También, nos ha-
cian ver lo que de facto significaban esos sistemas reales del so-
cialismo, no era siempre lo que planteaba la teoria del materialismo
histérico y del proyecto del comunismo de Marx y Lenin. Entonces,
creo que tuve una vision, asi como bastante equilibrada, porque
también leiamos mucho la literatura de los conservadores mexica-
nos; de Lucas Alaman, entonces, también tenia esa visibn mucho
mas conservadora, y de los pensadores mexicanos también de la
época. Fue una época de mucha definicién para mi en este periodo,
fue muy atractiva la posicion del materialismo histérico sobre todo
para entender la realidad, para desmenuzar, luego reconstruirla, la
tesis, antitesis, sintesis, esta visibn metodolédgica, entonces me sir-
vio bastante para eso creo yo.

Eramos muy jovenes en la UNAM y con este tipo de profesores,
pues nos invitaban a las marchas y siempre estaban criticando el
sindicalismo, la posicién del gobierno frente al sindicalismo en Mé-
xico, en América Latina. Después, estudié la Maestria en Economia
y Politica Internacional, tuve una cantidad de compafieros que eran
de Sudamérica, Cuba, Centroamérica, que venian de haber vivido
revoluciones, la revolucion Nicaragliense, la revolucién en El Sal-
vador, les habia tocado vivirlas, a sus familiares, entonces pues si,

111



también fue una experiencia muy rica. Creo que esa parte también
de conocer personas que les habia tocado vivir de cerca estos mo-
vimientos revolucionarios también fue aleccionadora para mi, y me
gener6 un poquito de cautela, al final de cuentas también sobre el
socialismo real. Si lo idealicé, si llegué a idealizar estas sociedades
en mi periodo universitario.

Después me llamd mucho la atenciéon la revolucion de El Salvador
y en el proceso de pacificacion de este pais, sobre todo por dos
companeros salvadorefios que estuvieron conmigo en la maestria
y, pues recuerdo haber vivido muy bien esa revolucion. En 1979 fue
cuando entr6 el movimiento revolucionario en la capital del Salvador
y ellos lloraban, no, no fue en 1979, fue después, fue mas adelante,
en 1990 o 1991 cuando entra el movimiento a la capital, ellos es-
taban conmigo y a mi me tocé vivir su angustia y la situacion que
estaban pasando sus familias y los resultados de la revolucién; que
tampoco lograron mover la élite politica y cambiar al partido politi-
co, ni construir una nueva sociedad de tipo capitalista como ellos
querian, quedaron en resultados muy matizados. Al final fue una
revolucién que logré basicamente incorporar la izquierda y la ex-
trema izquierda al sistema electoral salvadorefio, no lograron mas
que eso, no lograron cambiar el poder, sustituir el poder, no logra-
ron todo lo que planteaban, y si fue un costo familiar, personal muy
grande. Entonces, si me matiz6 bastante, esos movimientos los vivi
mas de cerca por las personas que vivian conmigo.

Entrevistador: bueno, has mencionado dos grandes temas; el
poder como objeto de estudio, pero por otro lado los procesos de
pacificacién, que de hecho son un tema dentro de tu obra, ;cémo
relacionas estos temas?

Laura: Bueno, yo cuando estudié la maestria en Economia y Po-
liticas Internacionales en el CIDE, en esa época me tocé vivir to-
dos estos procesos y conocer a todas estas personas y a partir de
ahi, para mi, era muy importante entender como transitas de una
situacion de conflicto o de alto nivel de violencia a una situacién
de menor nivel de violencia, y si es posible a una pacificacion du-
radera, estable. Entonces, ese proceso de transicion, para mi, es
muy importante porque no solamente aplica para cuando un pueblo

12



vive una revolucion y después entra en un proceso de paz. El tema
social me interesa, incluso hoy como en México, como nuestra so-
ciedad, donde hay altos niveles de violencia, la pregunta es como
trancisionamos a una sociedad menos violenta. Entonces, esa ha
sido una pregunta para mi muy importante y quiero estudiar ese
proceso de transicion.

Como mi maestria era en economia y politica internacional, lo hice
desde instituciones internacionales, el papel de actores internacio-
nales en estos procesos de transicion del conflicto a la paz. A eso
me he dedicado los ultimos afios, a tratar de entender las interven-
ciones de actores internacionales en procesos internos; ya sea de
corrupcion, procesos de estabilidad o pacificacién, porque creo que
es relevante. Lo que yo he trabajado y lo que he descubierto tiene
que ver mucho con la organizacion, la coordinacion de los actores,
el didlogo politico, todo eso son elementos importantisimos, incluso
la educaciéon de los actores sociales es importante en esos pro-
cesos, porque tu no puedes transicionar de una sociedad violenta
a una sociedad estable si no hay mecanismos de blusqueda de la
verdad, de justicia transicional, pero también, de un nuevo paradig-
ma de vida, de un nuevo paradigma de sociedad, donde tienes que
educar para que la gente se reconcilie, tienes que generar entornos
que permitan la reincorporacién de quienes combatieron, tienes que
regenerar mecanismos del tejido social y hay mucho de educacion
ahi en estos procesos.

Entrevistador: Laura, el programa se llama Corderos y Leones:
Didlogos Criticos en Educacién, la pregunta que tenemos es;
¢,como pasas de cordero a ledbn en lo académico?, refiriéndome al
paso que das de leer el texto, de disfrutar el texto, de seguir el texto,
al momento en que te posicionas frente al texto, es decir, tienes una
vision critica frente a la realidad. Hablo del texto, no necesariamente
como un libro, sino de la realidad social.

Laura: Bueno, yo creo que primero tienes que entender el texto,
porque no es lo mismo leerlo que entenderlo, y eso es lo que me
pasa mucho con mis estudiantes, que les pido que lean un texto y
lo leen, pero cuando empiezas a discutir con ellos resulta que no
lo entendieron. Para mi, lo primero es entender un texto, y para en-

113



tender un texto hay que desmenuzar, hay que entender que todos
los textos tienen un componente, una estructura, siempre hay una
intencion o un actor con una intencién, siempre hay una pregunta
y siempre hay un argumento. Entonces, en la medida en que tu
entiendas que estos tres componentes estan presentes en un texto,
podras ir mapeando para dénde hacia donde se estan moviendo tus
actores, qué es lo que estan proponiendo y cémo te posicionas fren-
te a ellos. Los otros dos elementos del texto son: como lo abordas;
tu teoria, y la metodologia; como lo aplicas. Entonces, yo siempre
insisto en que para comprender criticamente la realidad tienes que
entender la realidad, y la realidad est4 estructurada, no es una rea-
lidad asi contingente; esta estructurada, hay actores con intereses
que se hacen preguntas, que proponen resolver esas preguntas,
esos problemas, y que tienen una propuesta con base en un acer-
camiento tedrico y una visibn metodologica. Creo que eso es critico,
entender eso, para poder mapear todo esto.

Entrevistador: En ;qué momento inicias con tu visién critica?

Laura: Si, bueno, yo creo que fue sin duda a partir de mi acer-
camiento con el materialismo histérico, el planteamiento marxista,
que es un paradigma diferente, una vision diferente. Luego, quiza,
histéricamente me marcé el fin de la guerra fria por los temas que
yo trabajo, el fin de la guerra fria fue clave para mi, en 1989 la caida
del muro de Berlin, el fin o el principio del fin del socialismo real,
la llegada de la democracia, las transiciones de la democracia de
estas sociedades para mi fueron clave, porque sobre todo eso, el
cuestionamiento otra vez a ese paradigma, esa visién que no se lo-
gré establecer en la realidad fue importante para mi. Los textos, los
debates aquellos de Francis Fukuyama sobre el fin de la historia, el
de Huntington sobre el choque de civilizaciones, todos estos deba-
tes a nivel civilizatorio, de modelos y paradigmas de sociedad y de
desarrollo fueron también muy importantes para mi, para adoptar
una posicion.

Entrevistador: ;Como complica a un estudio critico, la falta de lec-
turas plurales?

Laura: Si hay un trade off que le das mas peso a pluralidad o, le

114



das mas peso a una visibn mas singular, pero eso pasa siempre en
la realidad, te lo encuentras todo el tiempo; este trade off de mas
libertad o més igualdad, mas eficiencia o mas legitimidad, o sea
quienes estudiamos organizaciones y tratamos de aproximarnos a
la realidad a través también de estas organizaciones, siempre hay
este trade off, 0 sea a qué le das prioridad. Entonces, yo creo que
eso es parte también de la realidad en la que vivimos, no creo que
haya solucién, es insalvable y tenemos que empezar por asumir
que existe. Te vas a posicionar también en esa posicidn, en ese
trade off, no me parece que lo podamos resolver por lo pronto, pero
si estar consciente que es un trade off.

Entrevistador: Laura, pensemos que tenemos como responsabili-
dad académica establecer dialogos en educacion desde la critica,
¢cudl consideras que debe ser su finalidad?

Laura: Pues, yo creo que tendrian que dirigirse a ayudarnos a en-
tender toda esta situacion muy nueva en la que estamos, que tiene
que ver con esto de la post verdad, el desarrollo de las tecnologias
y la comunicacion, por un lado, son muy buenos, pero por otro estan
generando muchas dificultades para entendernos como sociedad.
Yo creo que, esta discusidn entre saber identificar y leer la realidad,
entender cuando se estan construyendo argumentos que no tienen
un sustento real, sino que se construyen para otras finalidades, por
otras razones, creo que es muy importante. Yo estoy sintiendo a mi
generaciéon de estudiantes muy perdidos entre tanta tecnologia y
entre tanta informacién, pero también en esta discusidon de la post
verdad en donde ya no sabes, bien a bien, quien tiene la razén, cual
es el argumento mas fuerte, porque todo se construye, y en oca-
siones, es una construccion endeble, pues no se conocen 0 no se
dicen los efectos que van a tener las politicas que se van a seguir, y
no se conocen los efectos de las decisiones que se estan tomando.
Siento que estamos inmersos en un remolino de gran discusion,
de mucha informacion, de muchas opiniones, de pluralismo, don-
de todo mundo tiene y afirma tener derechos, donde todo mundo
plantea que hay que incluir, hay que ser inclusivos, pero, al final hay
un trade off y estamos en una situacion muy complicada. Yo creo
que nos tendrian que ayudar a leer mejor la realidad para entender
estos debates del momento de la post verdad, de la vuelta de los

115



populismos, de la vuelta de los nacionalismos y de todos estos te-
mores que hoy tenemos, tienen que ayudarnos a tener, quiza, mas
certidumbre.

Entrevistador: Entiendo, seria comprender las relaciones y la co-
municacién en sociedad.

Laura: Totalmente, y mas ahora que las nuevas generaciones traen
el celular y todo el tiempo tienen informacion a la mano, pero, mu-
chas veces no saben como manejar esa informacion, no tienen una
posicién critica, no saben cémo construir esa posicion critica, a lo
mejor tampoco nosotros como profesores hemos sabido desarrollar
esa posicion critica. Yo lo que veo con mis estudiantes y que me
cuesta mucho trabajo es darles estructura, que tengan estructura y
un pensamiento l6gico; A genera B, y por qué A genera B, entonces
esa parte muy bésica cuesta mucho trabajar con ellos cuando tie-
nen tanta informacion, porque para ellos A no genera B, A genera
C, o D, 0 Z. Hay tanta informacién que no saben como manejarla.
Entonces yo creo que eso, la tecnologia, es de cuidado, es impor-
tantisima, pero debemos de cuidarla.

Entrevistador: Creo que ese también seria un elemento clave en
la pedagogia para platicar sobre los dispositivos educativos que es-
tamos ocupando, por ejemplo, esa vision de competencia tal vez
no esta ayudando a la educacién para la paz o a los procesos de
pacificacién ;qué piensas?

Laura: Yo creo que es muy importante. Fijate, en el caso de Ruan-
da, cuando el genocidio en Ruanda, en 1994, fue como su nombre
lo indica, un proceso histérico espantoso, en un mes murieron casi
100 mil personas de una etnia y de otra. El proceso que vino des-
pués de toda esa situacion de reconciliacién ha sido educativo, han
construido sistemas educativos de reconciliacién, han construido
mecanismos justo para que los nifios puedan recuperar su socie-
dad y recuperar sus lazos a través de procesos educativos y han
sido muy exitosos, al grado tal que hoy Ruanda participa como un
actor de pacificacion, ofrece actores de pacificacién. Y hoy los pro-
cesos de pacificacion no son solo con soldados o cascos azules
de Naciones Unidas, hoy también es con civiles, con personas de

116



organismos de la sociedad civil que ayudan a estos procesos de
reconstruccién porque se requiere aprender a reconocer al otro,
a incorporar al otro, a compartir con el otro. Colombia también es
un caso emblematico en América Latina porque efectivamente en
Ameérica Latina una de las guerras mas prolongadas que ha habido
ha sido esta, y el proceso de pacificacidon en Colombia pas6 por un
desarrollo también innovador de mecanismos de reconstruccién, de
rehechura de los guerrilleros con ciudadanos.

Entonces, es un proceso de re-educacion con familias, nifos, sol-
dados, los tienes que reeducar también, si es un proceso educa-
tivo, si necesitamos mucho que la educacién atienda también los
problemas de violencia, no solo el bullying, que es un problema que
ya vemos en las aulas, sino estos otros problemas de violencia que
estan fuera de las aulas, los cuales tenemos cada vez mas. Bue-
no, como mi visién es de internacionalista, los problemas nosotros
los estamos viendo fuera de las fronteras, entonces, también tienes
que educar a los sociedades a entender que hoy los problemas no
los resuelves como pais tu solo, tienes que cooperar con otros, tam-
bién tienes que re-educar a las personas en la nocién de soberania,
en la nocion de territorialidad, en la nocion de que todo eso tiene
que cambiar, porque necesitamos mas cooperacion transnacional,
eso es lo que estoy yo viendo desde ese lado.

Creo que la educacion tendria que tener un eje en el tema de vio-
lencia y en los procesos de reconstruccién, llamémosle de solucién
de controversias o solucion de conflictos, técnicas que se aplican a
nivel internacional con buenos oficios, la mediacion, la conciliacion,
el arbitraje, todo esto, pero para comunidades, para grupos locales,
reconstrucciéon a través de mecanismos de conciliacion, mediacion,
construccion comunitaria del tejido social y de paz social.

Entrevistador: Definitivamente, mencionaste un concepto clave, la
cooperacion. Educarnos para cooperar, porque la cooperaciéon no
se da de forma natural, pero tenemos una condicién social, sin em-
bargo, no es comun trabajarla en la formacién universitaria.

Laura: No, es muy complicada formar la cooperacién en casi todas
las &reas, bueno en todas las organizaciones hay division, com-

17



petencia por recursos en las areas, en las organizaciones y en las
universidades quiza mas, porque como ahi td tienes un recurso, que
€s un conocimiento especializado, tienen personas capacitadas, es
como, la administracién, tienes que administrar a estas personas
con estos conocimientos muy diversos entre las universidades, lo
que seria el inter e intra-universidades.

Entrevistador: En ese sentido Laura, jcual consideras es la agen-
da minima para unos dialogos criticos en educacion?

Laura: Yo creo que lo que se necesitaria, lo que tenemos que abor-
dar primero, tiene que ver con la estructura. Diria, como generamos
estructura de pensamiento critico, una estructura que posibilite un
pensamiento critico, esa para mi es la primera parte. Lo segundo
creo, tiene que ver con lo que habiamos dicho, qué papel estan
jugando las tecnologias en estos procesos educativos y, por lo tan-
to, cdmo abordamos y cédmo aprovechamos, pero también como
establecemos las alertas necesarias, las condiciones necesarias
para que esto funcione. El tema de las tecnologias, el tema de la
pluralidad, me parece que también, la inclusién y la transversalidad,
todos estos son también componentes importantes de los dialogos.
Tenemos que dialogar con todos, tenemos que dialogar con grupos
indigenas, con personas que tienen diferentes orientaciones sexua-
les, con las problematicas nacionales, locales, internacionales.

Entonces, la pluralidad en el sentido mas amplio, no solo de las
personas, sino también de los problemas. También la vision inter-
nacional de la educacion, los problemas que estamos viviendo aqui
en México los estan viviendo también en Jap6n, la pandemia lo de-
mostré. Todos estamos enfrentando generaciones y realidades muy
complejas, entonces la vision internacional en este dialogo me pa-
rece que también es muy importante. Yo diria esto: la estructura de
pensamiento critico, el papel de las tecnologias, el cdmo manejar la
pluralidad y sus trade off, la vision internacional, es decir, esta vision
desde lo local hasta lo internacional esta presente.

Entrevistador: Si por supuesto, y si me lo permites, de acuerdo

con lo que comentabas en tus primeras intervenciones, agregaria
lo que comentabas, visibilizar las situaciones que estan generando

118



violencia, que no estamos conscientes de ellas y, desarrollar los
mecanismos de pacificacion, en el sentido de como enfrentarlos.

Laura: Identificar practicas también, practicas histéricas o tradicio-
nales y culturales. Recuerdo haber leido alguna vez un libro del que
perdi la pista y como me arrepiento porque no recuerdo el autor,
era un antrop6logo, pero hablaba del proceso de pacificacion en
Eritrea y Etiopia, en esta parte del cuerno de Africa. Hablaba del
por qué las Naciones Unidas habian tenido una intervencion fallida;
fue muy iluminador para mi escuchar que las practicas culturales
tradicionales de pacificacién estaban muy establecidas. Entonces,
ahi, por ejemplo, eran comunidades que se reunian una vez al afo,
en una temporada muy particular bajo de un &rbol, en la sombra, en
las tardes, en un contexto ya muy establecido. Se reunian sélo hom-
bres al aire libre y comenzaban primero a discutir sus problemas,
se enojaban por el robo de una cabra o un ave de corral, después,
incluso utilizaban, no estoy diciendo que se deban incorporar, pero
utilizaban hierbas y hongos, entraban en una fase mas en modo
de cordialidad, de relajacion y después de varios dias comenzaban
a resolver sus problemas con mecanismos como el dar una hija,
regresar dos gallinas y, claro cuando Naciones Unidas llegaba con
sus practicas, en edificios cerrados con participacion de mujeres,
en cualquier época del afio, no funcionaban las cosas. Entonces,
creo que también incorporar estas practicas culturales y el trabajo
con las comunidades, la flexibilidad, lo que deciamos, incorporar la
pluralidad.

Entrevistador: ;Cual consideras que debe ser el distintivo de estos
dialogos criticos en educaciéon?

Laura: La educacién misma, tenemos que criticar la educacién, el
modelo educativo que estamos desarrollando. Yo cuando estudia-
ba en la normal recuerdo que me ensefaban que la educacién me
tiene que servir para resolver problemas, sino te sirve para resolver
problemas pues algo esta fracasando. Entonces yo creo que el mo-
delo educativo es cémo le estamos ensefiando a los chicos a resol-
ver los problemas, que son problemas hoy muy dificiles, problemas
perversos como le llama la literatura, como les ayudamos a resolver
problemas como el cambio climatico, las pandemias, la violencia,

119



la corrupcién endémica, estados fallidos, criminalidad trasnacional,
cdmo hacemos para que la educacién resuelva o ayude a resolver
esas problematicas.

Para mi la escala a esto es enorme y el modelo que tenemos no
esta funcionando porque es un modelo que sigue siendo muy tradi-
cional, en donde no hemos podido quitarnos de encima el tema de
la educacion memoristica, no hemos podido quitarnos el tema de la
educacion nacionalista, entonces si creo que la vision es cultural,
aun cuando la propia cultura necesita dialogar también con otras
culturas, no es que tengamos que volver lo nacional, lo mexicano,
lo cultural, tenemos que dialogar con otros para resolver esos enor-
mes problemas que tenemos.

Yo diria otro modelo, cémo hacemos para que los chicos tengan vi-
sion del mundo, tienen que tener experiencias, de preferencia expe-
riencias en otras culturas, tener capacidad de didlogo, de escucha
otras culturas, creo que eso es también muy enriquecedor, pues
nuestro modelo tiene que ser un modelo que primero genere mas
cooperacion y que ensefie mas coordinacion, ya que son diferen-
tes, también que ensefie mas investigacion. Creo que también la
educacioén mas importante es cuando investigas, cuando realmente
investigas cdmo resolver los problemas y te haces preguntas y tra-
tas de generar argumentos, desde una posicidn teérica aprendes
mucho. Entonces si, creo que podemos desarrollar nuestro modelo
educativo con base en competencias, pero también orientados a
procesos de investigacion, a generar estos escenarios en las cla-
ses, que ellos puedan investigar y hacer su marco teérico.

Entrevistador: Totalmente de acuerdo, una critica que lleve a la
transformacion, que tenga un objeto o un fin. En este orden de
ideas, te pregunto; ¢cuales podrian ser estas teorias donde apoyar-
se para iniciar estos dialogos criticos en educacion?

Laura: Pues mira, yo lo que he visto, que me ha servido, creo que
tiene que ver mas con la Filosofia, mas que con teorias o bibliogra-
fias en especifico, creo que la vision filoséfica en este momento es
clave para entender la sociedad en la que estamos en la que nos
estamos moviendo, yo creo que la filosofia.

120



La Antropologia me parece que es otra ciencia fundamental tam-
bién al menos en los estudios de pacificaciéon en donde los antrop6-
logos juegan un papel clave porque nos ayudan a entender cdmo se
hacen estas relaciones en las comunidades a partir de la practica.
Entonces, la filosofia y la antropologia, aunque una esta pensando
en lo abstracto y la otra en la préactica, las dos me han funcionado
bastante bien y, yo creo que también el trabajo que hace la teoria
de las organizaciones a mi me ha funcionado sobre todo para esto.

Entrevistador: ;La teoria de la organizacion?

Laura: Bueno, en mi caso me he encontrado con sociedades que
estan de acuerdo en cooperar, logran un acuerdo y estan de acuer-
do en cooperar, pero luego como lo bajas, como lo conviertes en
realidad, como lo armonizas. Yo creo que la Sociologia también
ayuda mucho a darle forma a esta discusion, porque es una dis-
cusion incierta, entonces me parece que podria comenzar a darle
forma a esta discusion.

Entrevistador: ;hay una metodologia, entendida como estructura,
en los dialogos criticos en educacion?

Laura: Bueno, creo que dependeria de cada tema. La metodologia
ya llega, asi como muy particular al tema, al fenbmeno, que quieres
trabajar, me parece que ahi mas bien habria que tener una posibili-
dad de moverte en distintos escenarios, dependiendo de la proble-
matica. Entonces, por ejemplo, cuando se busca construir o educar
a una sociedad para la lucha contra la corrupcion y que quieres edu-
car a la sociedad a cambiar, una sociedad que esta acostumbrada,
que es tolerante a los fenbmenos de corrupcion y que quieres cam-
biar esa percepcién y ese comportamiento de los actores tolerantes
a favor de la corrupcion. Naciones Unidas apoy6 una organizacion
a favor de la lucha contra la corrupcion en Guatemala en el 2007 al
2018, 2019 fue la CICIG, La Comision Internacional Contra la Im-
punidad en Guatemala, y esa comisién apoy0 en la lucha contra la
corrupcion desde dentro del pais con expertos internacionales, des-
de dentro del pais, con las leyes del pais y con policias del pais, fue
una cosa hibrida que ayud6 en la lucha contra la corrupcién, bueno
en ese caso la metodologia que se aplico para educar a la sociedad

121



pues fue una metodologia mas de investigacion, basicamente fue a
través de procesos de investigacion y de ensefiarle a la sociedad
que la corrupcién se puede combatir a través de procesos técnicos,
especializados y no se requiere de shows politicos. Entonces, por
un lado, fue mostrar otras formas de hacer las cosas y por el otro
lado involucrar a la sociedad en esquemas de dialogo, de discusion
sobre los efectos que tenia la corrupcién en sus sociedades, que las
personas se dieran cuenta de lo importante que era apoyar la exis-
tencia del acceso y la seleccion de los jueces, la creacion de nuevos
tribunales, la creacién de nuevas leyes, es decir, el ir educando a las
personas a través de un proceso de vivencia. Entonces, son casos
muy diferentes, ahi me parece que depende de cdmo es el tema,
cdmo es el problema, pensaremos cual sera la metodologia.

Entrevistador: ;Por qué realizar didlogos criticos en educacién en
estos tiempos?

Laura: Es que la educacion no tiene un periodo de vigencia, la edu-
cacion se requiere todo el tiempo, se requiri6 para salir de las “cue-
vas” y ahora se requiere para regresar a las “cuevas” porque con la
pandemia estamos regresando a ellas. Yo creo que la educacién es
parte intrinseca del ser humano, siempre estamos buscando apren-
der, aln las personas que no les gusta aprender estan aprendiendo
y buscan aprender porque es importante para sobrevivir, es impor-
tante para relacionarse, es importante para resolver problemas, es
importante también para ser feliz, algunas personas también hace-
mos de esto nuestra forma de vida.

Creo que si es importantisimo discutir el modelo de educacion que
tenemos, porque la realidad se estd moviendo aceleradamente,
entonces, hoy todo tiene que cambiar muy rapidamente, nuestros
paradigmas, nuestras aproximaciones, nuestras teorias, nuestros
instrumentos, todo el tiempo tenemos que estar cambiando ace-
leradamente con la realidad, entonces, la educacién siempre esta
en marcha con la realidad, por qué ahora, por qué ayer, por qué
siempre; yo creo que es la misma razén, porque es fundamental
para nuestra sobrevivencia también como especie, mas ahora creo
0 ahora es mucho mas visible que antes.

122



Entrevistador: Es momento de cerrar este dialogo que ha sido muy
interesante y enriquecedor. Te agradezco mucho tu participacion en
esta entrevista.

Laura: Muchas gracias. Nos vemos pronto.

123



Rebeca Elizabeth

Contreras Lépez

Académica e investigadora con
una visién critica, quien disfruta
del andlisis con actitud proposi-
tiva. Mujer sobresaliente y desta-
cada en diversos ambitos. Desde
muy joven participé en las ligas
estatales y nacionales de bas-
quetbol llegando a jugar en la pri-
mera fuerza nacional. Al mismo
tiempo, fue una estudiante sobre-
saliente realizando dos licencia-
turas en ambitos disimiles como
son el derecho y la administra-
cion. Mas tarde, se integré al po-
der judicial como defensora de
oficio donde atendi6é cientos de
casos y desarrolld una conciencia
social. Por un lado, entendi6 las
fallas y las trampas del sistema
y, por otro lado, el valor del es-
tudio y su aplicacién profesional.
Posteriormente, como investiga-
dora del Sistema Nacional de In-
vestigadores (SNI) ha explorado
campos del conocimiento poco
comunes para la ciencia juridica
como son la filosofia de la cien-
cia, sociologia y estudios orga-
nizacionales. Cabe destacar que
es una avida lectora de literatura,
con mas de 230 titulos al afo.

124



Entrevistador: Me gustaria empezar preguntandote a partir de tu
vida profesional y académica ¢en qué momento consideras dejas
de segquir la teoria para asumir la postura critica, para visibilizar si-
tuaciones que por alguna razén quedan ocultas?

Rebeca: En principio, hay que contextualizar las cosas, obviamente
la generacion en la cual yo estudié se caracterizaba por ser una
enseflanza memoristica sin mucha critica, es decir, nosotros nos
formabamos sabiendo, y esa era la concepcion, que lo que se decia
en el aula, lo que decia el profesor, era la verdad absoluta. Ademas,
estudié derecho y eso pues aumentaba todavia mas esa vision. En
realidad, cuando empecé a ver las cosas en sentido distinto fue
cuando estudié mi primera maestria, y no porque la maestria fuera
un programa con esa vision, sino que tuve un sélo profesor que fue
el que me cambi6 totalmente la vision, no solo de la perspectiva del
derecho penal sino de la vida misma.

Sin comprenderlo del todo, ese profesor en realidad me enfrentod
a muchas creencias, a muchos de esos aprendizajes que yo tenia
como validos y que ahi me di cuenta de que habia muchisimas otras
posibilidades. El tenia una formacion desde la escuela de Frankfurt,
muy critica, incisiva y en ocasiones irdnica, pero verdaderamen-
te siento que ahi fue donde ya me di cuenta de que todo lo que
habia aprendido no me servia de mucho. ;Cual fue el problema?
que ademas me gusté y me atrajo mucho esa situacion, pues el
problema es que yo he vivido una dualidad en el ambito del dere-
cho con una manera de trabajar, incluso con una actitud tradicional,
cerrada, dogmatica en ocasiones, porque ese es el ambiente en el
cual me desarrollé, pero nunca me senti a gusto. Nunca encontré mi
lugar, fue entonces cuando me acerqué a otras disciplinas, a otros
especialistas, a entablar didlogos desde otras perspectivas, pero
siempre ha existido un enfrentamiento en ese sentido, en el ambi-
to juridico, al menos en nuestro entorno cercano, no es bien vista
la critica. Y no estoy hablando de una critica destructiva o que no
esté aportando, sino incluso la propia discusién es bastante dificil
llevarla a cabo. Entonces si, he vivido en esa especie de dualidad,
una doble personalidad, en el ambito académico que me ha llevado
a explorar otros temas, otras visiones, otra manera de entender las
cosas, y yo me traigo al derecho en esa diversidad de visiones.

125



Entrevistador: ;En qué momento consideras, a partir de la expe-
riencia que nos cuentas, dejas de ser cordero para empezar a ser
ledn? en el sentido de tener la actitud critica. Esto te lo pregunto
para empezar a caracterizar la critica.

Rebeca: Bueno creo que nunca seré un lebn, eso tengo que de-
cirlo, en un sentido depredador que se come a los otros y que los
nulifica, mas bien mi vision es distinta, creo en los liderazgos y creo
que si se debe tener ese liderazgo en muchos ambitos de la vida
y en los grupos de trabajo, pero que finalmente esos corderos en
realidad son, no sé si personas, pero si son elementos que hay
que tener en cuenta, que hay que darles voz, que tienen que estar
presentes. Por tanto, cuando me transformé en uno y otro, sincera-
mente creo que nunca he sido una persona pacifica en términos de
conocimiento porque siempre he manifestado mis opiniones, siem-
pre he manifestado mis inconformidades y eso no es facil, es dificil
plantearlo. Yo decia hace rato, bueno en realidad cuando empiezas
esa critica, y vuelvo otra vez al tema de mi generacién porque es
importante, se hacia una critica muy destructiva, una critica que
muchas veces era criticar por criticar, pero sin llegar a construir a
partir de esa critica. Posteriormente, me involucro con toda esta
visibn mas metodolégica, me interesa mucho la metodologia de la
investigacion, la filosofia de la ciencia y de manera pues mas libre,
porque no fue en mi formacion disciplinar, digamoslo asi, me em-
piezo a adentrar en esos temas, a comprender ciertas cosas, mas
recientemente reflexiono sobre el pensamiento complejo, la idea de
transdisciplina, y ahi es cuando doy este cambio y ese salto hacia
una visién verdaderamente critica, en un sentido pues mucho mas
profundo. Ya no es esa vision de que esto no me gusta y lo desecho,
sino enfocada en ver qué, porqué, como y donde se puede aplicar.
Hoy en dia a través de la complejidad puedo ver, ahora con el en-
cuentro hacia los estudios criticos, veo incluso un camino que se
tiene que recorrer para abordar la critica, en un sentido mucho mas
profundo, mucho mas sistematico, pero ademas con resultados que
puedan ser aplicados en la realidad. Entonces, creo que mi trans-
formacioén, salvo ese primer momento que puedo sefialar de ese
curso que llevé con este profesor, donde si fue un impacto brutal
el entender cosas y el poder comprender que eso que yo pensaba
que era cierto, y que se aplicaba al cien por ciento, pues era una

126



visién equivocada. Después ha sido muy paulatino, ha sido incluso
confuso, hay muchos elementos que tuve que ir aprendiendo en el
camino, formalmente nunca lo tuve o lo llevé a cabo en una educa-
cion formal y eso fue lo mas dificil. Hoy las nuevas generaciones,
me parece, tienen una ventaja, porque ya desde que empiezan a
formarse se pueden empezar a formar con este pensamiento mas
sistematico, mas profundo, mas de sentido.

Entrevistador: Claro y para cerrar esta parte, ti tienes una vasta
obra que se dirige mucho a la parte del derecho penal y que has
transitado también con este pensamiento, es decir, encontramos
que en tus primeras publicaciones eres dogmatica, pero en tus ulti-
mos libros encontramos posicionamientos criticos. ;Cémo podrias
caracterizar esta transicion en tu obra escrita?

Rebeca: Bueno, otro de los problemas que he tenido cuando digo
que yo no encontré, y no he encontrado, mi lugar en el ambito ju-
ridico es precisamente en ese sentido. En muchas ocasiones a mi
se me cuestiona el que tenga interés por tantos temas diversos, el
que quiera relacionar cosas que aparentemente podrian no tener
relacion, yo estoy en desacuerdo, pero mi vision siempre es muy
contextual, muy global de los problemas y entonces, cuando estu-
dio al derecho penal desde esa vision dogmatica, que es realmente
mi area de especializacion, no puedo dejar de pensar, por ejemplo:
que en las politicas publicas se piensa que aumentar las penas y
ser mucho mas riguroso en el ambito penal, va a resolver los pro-
blemas de seguridad, lo cual es una falsedad, lo cual no ocurre
de esa manera, y entonces desde mi vision, digo: -si, tengo que
estudiar la dogmatica penal pero también hay que estudiar qué esta
pasando en esa realidad y cdmo es que esa vision sobre la seguri-
dad, la prevencion del delito y la disminucién de la violencia empata
0 no con estas visiones dogmaticas-. Entonces, en las versiones
mas actuales de las teorias que estudian estos fenbmenos, y solo
lo pongo como ejemplo, por supuesto que van a su encuentro y por
supuesto que estan presentes, pero cuando yo empiezo a hacer
distintas obras, libros, articulos sobre una teméatica tan variada de
cosas pues si se me ha cuestionado, y ahora que estoy trabajando
cosas mucho mas amplias y transdisciplinares se me cuestiona el
no trabajar sobre una linea de investigacion cierta y cerrada. Por

127



ponerlo como ejemplo, en ocasiones, en la facultad de derecho de
la Universidad Veracruzana, trabajamos por areas de conocimiento,
academias, para guiar la formacién de los estudiantes, entonces,
he realizado propuestas diciendo que las academias no deben ser
disciplinares, las academias deben integrarse a partir de una vision
de fenbmenos complejos, con distintos elementos que nos permitan
entender lo que ocurre en la realidad. Y es puro sentido comun, he
dicho que la academia de derecho penal debe estar junto a la aca-
demia de derecho procesal penal porque no puedes trabajar lo sus-
tantivo y lo procesal de manera separada, y tan solo esa propuesta
que yo digo que es hasta de sentido comun, ni siquiera se discute,
es imposible que se acepte en esas visiones cerradas. Entonces,
ha sido complicado, a veces ha sido un camino bastante solitario
porque no he encontrado esa posibilidad de trabajar en el derecho,
si la he encontrado en otras disciplinas con otros companeros, en
otras areas.

Entrevistador: En tu opinion, jcual es el fin de establecer didlogos
en educacion, desde la perspectiva de lo que conocemos como es-
tudios criticos?

Rebeca: Bueno, primero hay que decir algunas cosas; ¢para qué
queremos hacer didlogos criticos? para discutir la base misma de
los modelos educativos, la base de las propuestas curriculares, esa
seria una via, un camino y creo que todas pueden estar presen-
tes, otra es para formar a los estudiantes en una visién critica, otra
incluso, para elaborar materiales y realizar textos que finalmente
con esa vision critica sirvan de apoyo a la formacion. Pensando en
esas tres visiones, yo creo que ahi se da la respuesta en si misma.
La primera que tendriamos que trabajar seria las bases mismas de
la educacién, ¢para qué hacemos dialogos criticos? para entender
que hay visiones dominantes en el mundo, pero que las visiones
emergentes son importantes y que en muchas ocasiones cuando
formamos a los estudiantes, cuando formamos a los individuos, si
no tomamos en cuenta su propio contexto, su propia situacion, sus
propias carencias, es muy dificil que avancemos en su formacion.
Si nuestros modelos educativos son de avanzada, son de primer
mundo, son efectivamente buscando la excelencia, la calidad de la
educacion, pero frente a nosotros estamos en un ambiente distinto,

128



en un ambiente donde la propia alfabetizacion es un problema, don-
de las carencias econ6micas son un problema para el aprendizaje
y el aprovechamiento en la escuela, pues estamos ahi teniendo una
fractura que nos implica un problema a la hora de cumplir con los
fines de la educacién. Yo creo que por eso hay que tener esa vision
critica en un primer sentido, ir a las bases, ir a los fundamentos,
discutirlos, entenderlos, contextualizarlos y situarnos en un aqui y
ahora para planear y construir. En los otros ambitos es indispensa-
ble, ya que una investigacion sin visién critica no es investigacion,
porque se convierte en una reproduccién de conocimientos, en una
compilaciéon de cosas, en una repeticion de ideas, que finalmente
pues eso si nos ayuda a lo mejor a sistematizar, a ordenar, a cono-
cer, pero no a avanzar en el conocimiento.

Entrevistador: Claro, David Arellano exponia de manera muy clara
que lograr un objetivo implica normalmente abrir la puerta de otras
situaciones.

Rebeca: Y cerrarla también.

Entrevistador: Rebeca ;cuales consideras son los grandes temas,
la agenda, los temas trascendentes que se tendrian que abordar,
en los dialogos criticos en educacion?

Rebeca: Bueno los temas son diversos. Algunos que no son mios
digamos, vienen detras de algunas lecturas, tienen que ver con es-
tudiar autores clasicos que originalmente son autores criticos en
su tiempo, en su momento, en su época, pero que posteriormente
no llegan a desarrollar ya plenamente estos planteamientos y, en-
tonces muchas veces cuando estamos haciendo investigacion los
traemos a la investigacion, los traemos a la discusion, pero ya en
realidad lo que traemos de esos autores no es una vision critica,
sino es una visién que ya se ha, voy a decirlo asi, pues normalizado,
naturalizado y entonces creo que tendriamos que regresar a visitar
a esos autores clasicos, esas ideas tradicionales, pero ya con esta
perspectiva actual, diria desde los estudios criticos, mas sistemati-
ca, mucho mas acabada en términos metodolégicos. Otro aspecto
que me parece sustancial, que a mi en lo personal me interesa mu-
chisimo, es el que tiene que ver con la discusion epistemolbgica de

129



las bases de la ciencia y de las bases de la evaluacion de la ciencia,
ya que nos dedicamos a la investigacion, estamos expuestos, y lo
voy a decir de esa manera, a una vision pues muy cerrada, métrica,
lineal, de la evaluacién que se hace del propio conocimiento cien-
tifico y eso estd generando no solamente muchas problematicas
regionales, locales y particulares, sino también inconformidades
de forma importante, y otro elemento mas, que ahora lo traigo a
colacion, es una vision desde ciertos sectores y desde ciertos ele-
mentos que tienen que ver sobre todo con sectores marginados,
sectores vulnerados, que generalmente no estan en esa discusion.
Entonces, tenemos que partir que la critica se centra en entender y
refutar esas grandes visiones de lo que sea que queramos discultir,
desde una sola perspectiva, desde un solo posicionamiento, y en-
tonces lo que tenemos que hacer es abrirnos criticamente a otras
perspectivas, a otros posicionamientos y a otras visiones, asi sean
totalmente contrarias y enfrentadas a aquello que hemos conside-
rado como la gran narracién de la historia.

Entrevistador: Si, es claro esto que comentas, recuerdo que tu se-
Aalabas no solo aquello que esta oculto sino omitido, pues aquello
que se omite necesitamos sacarlo a la luz, en este sentido pregun-
tarte, ¢qué es lo que caracteriza un proyecto de investigacion que
se interesa por la parte social desde la perspectiva de los estudios
criticos en educaciéon?

Rebeca: Bueno, yo creo que hay que ir a los fundamentos y voy a
explicar esta idea. Yo jugué basquetbol durante muchisimos afos y
cuando llegué un nivel muy avanzado, teniamos ya jugadas prefa-
bricadas en la cancha, con una manera de entender el juego y una
manera de entender la comunicacién entre las jugadoras, y lo que
nuestra entrenadora siempre nos decia es que hay que regresar a
los fundamentos. TG no puedes tener esa idea sofisticada, en este
caso estoy hablando del deporte, si antes no aprendes a mover la
pelota, aprendes a rebotar, aprendes a caminar, aprendes a cotrrer,
entonces, yo creo que en los estudios criticos es algo similar, tene-
MOS que regresar a esas bases, a esos fundamentos. Lo primero
que tenemos que entender es que al estudiar criticamente las cosas
el poder es un elemento fundamental, la vision politica de los fené-
menos siempre va a estar presente y hay muchisimos autores que

130



lo han trabajado desde distintas perspectivas. Esa idea del poder;
a mi me encanta la visién de Foucault con la idea de la microfisica
del poder, que en cualquier relacion y en cualquier situacién siem-
pre va a haber una dominacién de unos sobre otros y creo que de
ahi viene también la idea de este titulo de los “Leones y los Corde-
ros”. Entonces, ese poder y esa dominacion van a estar presentes
y si nosotros omitimos ese andlisis y ese estudio pues entonces en
realidad no estamos haciendo critica. Podemos criticar hoy en dia
muchos de los elementos, decisiones que se van tomando incluso
propuestas especificas de leyes, de politicas, de programas, pero
si no nos vamos a esa base, a ese fundamento, a entender eso que
se omite, a entender eso que no se dice pero que esta ahi clara-
mente presente, pues entonces no podemos hacer estudios criti-
cos. Hablando de esta idea de lo que se omite, hay algun texto que
habla de las voces del silencio sobre todo pensando en la idea de
las victimas, las victimas de violencia, las victimas de delitos, que
finalmente ese silencio lo que nos esta diciendo es que no se esta
tomando en cuenta su propia condicion de personas, que se esta
vulnerando su dignidad humana solo porque no las escuchamos, ya
luego por todo lo demas, pero solo porque no las escuchamos. Ahi
hay un problema que tenemos que entrar a ver y a visibilizar y cada
uno en su ambito de estudio entender de qué manera esto esta
ocurriendo, bueno ahora estamos en México y sabemos que acé los
temas de violencia son muy fuertes, pero si nos vamos al ambiente
educativo dentro del aula, también en las relaciones escolares se
da este problema.

Entrevistador: ;Qué perspectivas teéricas son pertinentes para
fundamentar los estudios criticos en educacion?

Rebeca: Bueno a mi me parece que, primero esa vision del mar-
xismo, materialismo histérico y el materialismo dialéctico abren con
un sentido muy particular, desde el punto de vista politico e incluso
ético, pero abren la puerta a esa vision critica, después la primera
etapa de la escuela de Frankfurt nos da las bases, nos da unas
bases que luego muchos autores han venido desarrollando y hoy
en dia dentro de los estudios criticos en cada area y en cada disci-
plina aparece ya esa vision que nos permite ir cuestionando cosas
e ir resolviendo cosas. Yo lo he visto y lo seguiré viendo en este

131



momento desde la complejidad, desde la vision de la interdisciplina
con Rolando Garcia. Y ¢por qué la complejidad?, porque me parece
que nuestros problemas y fenbmenos complejos necesitan ser es-
tudiados en ese sentido y en esa perspectiva integral-global, luego
ya metodolégicamente tenemos que hacer recortes y tenemos que
ir a sistematizar cosas muy en concreto, pero sin perder esa vision
general. Entonces, esa es la manera en que me parece que tene-
mos que ir enfrentando este reto.

Entrevistador: ;Cual seria el papel de la metodologia en los estu-
dios criticos en educacién? y ;qué metodologia imaginas para los
estudios criticos en educaciéon?

Rebeca: Bueno, yo creo que lo primero es contexto y situacion.
Tenemos que definir el contexto en el cual nos vamos a ubicar para
hacer la investigacion, segundo la delimitacién conceptual, la deli-
mitacion semantica, sin cerrarnos, o0 sea, no tenemos que traer esa
conceptualizacion desde un autor, desde una teoria en especifico,
sino que ya en la investigacién tenemos que establecerla, susten-
tar, fundamentarla, argumentar, pero que finalmente seamos fieles
a esa vision y a esa situacién que estemos analizando. Después,
no tener miedo de usar distintas metodologias, distintas corrientes
tedricas, si la coherencia y la vision de no caer en contradicciones
es importante, pero incluso la contradiccién y la paradoja como diria
nuestro amigo Marcelino es bienvenida, es bienvenida porque nos
permite ir entendiendo que no hay una sola narracion, que no hay
una sola manera de explicar, que finalmente hay una visibn mucho
mas alla de lo sisteméatico y objetivo que tradicionalmente la ciencia
nos esta exigiendo y que podemos, a partir de cierta subjetividad,
enriquecer la explicacion, entender los fenébmenos de mejor manera
y empezar a avanzar hacia otro ambito, diria yo, a otro nivel de expli-
cacion mucho mas acabado que los que ahora logramos.

Entrevistador: Las organizaciones empiezan a funcionar de acuer-
do con sus objetivos en la medida en que incorporan la contradic-
cion, la paradoja, a veces el sin sentido que se da, pero ;de qué
manera estos elementos se pueden incorporar en unos estudios
criticos en educacion?

132



Rebeca: Bueno, voy ahora a utilizar la idea de Bachelard sobre
los obstaculos epistemologicos, estar siempre atentos. El dice que
cuando empezamos una investigacion dejemos a un lado todo lo
que ya sabemos, todas esas ideas preconcebidas y nos adentra-
mos a una investigacién con una frescura, con una manera, diga-
mos, nueva, si es que eso es posible de ver las cosas. Entonces,
creo que son esos dos elementos, renovar siempre las miradas,
pero ademas estar atentos y vigilar cuando nos sentimos muy a
gusto, cuando entendemos cosas y encontramos respuestas pa-
rece que ahi habia un problema, porque las respuestas son bien
dificiles de entender y lo que hoy podemos encontrar y explicar en
una situacién especifica, que en poco tiempo ya no sera la respues-
ta satisfactoria, es un gran problema. Es un gran problema porque
pareceria que uno siempre esta insatisfecho con las explicaciones,
que siempre las explicaciones son parciales y nunca se agotan y
pues creo que si, que esa es la manera si uno quiere dedicarse a la
investigacion, esa es la manera de enfrentarse a esos retos. Cuan-
do yo me pare en un escenario y diga exactamente lo mismo dos,
tres, cuatro, cinco veces, quiere decir no solo que no soy critica,
sino que ya no crezco, que ya se acab6 mi tiempo y que necesito
ver para otro lado.

Entrevistador: La dltima pregunta que tengo para caracterizar los
dialogos criticos en educacion, ¢por qué realizar didlogos en edu-
cacion desde el enfoque de los estudios criticos?

Rebeca: Bueno, hay también muchas respuestas posibles. La pri-
mera que a mi se me ocurre fundamental es que en este grupo
de investigacion trabajamos profesores, investigadores si, pero, y
creo que nuestra primera responsabilidad es con nuestros estu-
diantes, es con esas personas que de alguna manera se acercan
a nosotros para ser formados, para comprender, para desarrollar
también investigaciones, para aprender a hacer investigacion, y si
nosotros somos pasivos, somos cerrados en cuanto a las posibili-
dades de objetos de estudios, de metodologias, de planteamientos
de investigacion, pues no le estamos dando lo que esos estudiantes
necesitan, sobre todo estoy pensando, bueno, yo trabajo desde el
nivel licenciatura, pero hasta el doctorado no les estamos dando lo
que efectivamente pueden llegar a ser como investigadores, pero

133



ademas lo que pueden aportar al conocimiento. Entonces, creo
que un primer elemento es una responsabilidad ética que tenemos
como profesores, pero un segundo elemento estético, que para mi
siempre ha sido sustancial, porque eso te enriquece a ti mismo, te
enriquece, si yo no disfrutara lo que hago, si yo no creciera cada
dia y entendiera cosas distintas de maneras diversas, realmente
ya no haria investigacion, entonces a mi me parece que esos dos
elementos por si solos son suficientes. Y luego estd también una
responsabilidad social que tenemos cuando hacemos investigacion
de tratar de contribuir y de entender esas probleméaticas especificas
que de alguna manera estan ahi para ser entendidas y estudiadas
para contribuir, poquito, pero contribuir a ciertas decisiones y a cier-
tas explicaciones, que luego ya podran ser tomadas en cuenta a la
hora de solventar alguno de estos problemas.

Entrevistador: En tu opinién, jconsideras que hoy en dia la edu-
cacion superior ha asumido un modelo educativo que forme a los
estudiantes de manera critica?

Rebeca: Siy no. Yo creo que en cuanto al discurso y a la propuesta
y a los fines si, estamos pensando, si queremos que los estudian-
tes sean criticos, si queremos que los estudiantes efectivamente
vean las visiones dominantes, las contrapongan, que entiendan ese
elemento politico que esta siempre presente en la actividad de re-
laciones humanas, que comprendan la inequidad que existe hacia
ciertos sectores, hacia ciertos grupos, hacia ciertas maneras de
pensar, pero es muy distinto esa manera en que abiertamente se
quieren hacer las cosas de lo que efectivamente pasa en las aulas,
asi sea un aula virtual. Hay que acompanar ese proceso formativo,
en un nivel de aula, en un nivel de relacién profesor-estudiante, fa-
cilitador-aprendiz, que nos permita entender que hay ese proceso y
ese intercambio didactico tiene que ser también modulado y tiene
que ser también pensado en términos de una visién critica. Yo hoy
en dia verdaderamente me sorprendo cuando trabajo con mis es-
tudiantes de licenciatura, porque pese a que acaban de salir de la
preparatoria puedo trabajar con ellos planteamientos criticos, que
no son criticas subjetivas, sino que son planteamientos que nos ha-
cen reflexionar a todos y que nos permiten ir entendiendo, en este
caso otra vez en el ambito penal, por las dinamicas que se estan

134



viviendo en nuestro pais en términos de legislacién, de violencia, de
delito, entonces eso para mi es muy importante, es un aliciente para
seguir trabajando en ese sentido.

Entrevistador: ;Como ves a la comunidad docente, a la que perte-
necemos, frente a una formacion critica?

Rebeca: Yo creo que hay que trabajar mucho, yo creo que ahi es
donde esta efectivamente el gran reto que tenemos que enfrentar.
Otravez, estaidea de las disciplinas es algo que tenemos que seguir
trabajando y profundizando porque al menos en el ambito donde yo
me muevo, el ambito del derecho, si hay todavia una cerrazén, si
hay todavia una visiébn que muchas veces es muy institucional, por-
que nos apegamos a lo que la norma o la institucién plantea, pero
eso0 nos hace dafio, nos hace dafio y no porque necesitemos estu-
diantes que se rebelan contra todo y profesores que no sigan las
reglas, sino mas bien, porque necesitamos repensar esas reglas y
repensar esas relaciones, y si no lo estamos haciendo a veces, esto
tiene que ver con los profesores, pues es por comodidad, ya nos
acostumbramos a una manera de hacerlo, ya entendimos una cierta
manera de comprender las cosas y pues lo mas facil es reproducirlo
con nuestros estudiantes. Entonces si, yo creo que la parte de la
formacién docente es indispensable pero no con pequefos cursos,
con discursos o ideas sueltas, sino que deben ser programas bien
establecidos, bien desarrollados, bien pensados, para que efectiva-
mente tengan el resultado que se espera.

Entrevistador: Pues hemos llegado al final Rebeca de esta entre-
vista que ha sido enriquecedora, que has logrado clarificar diferen-
tes puntos que no son faciles, como tu dijiste no hay la respuesta
Unica, ni la respuesta correcta, algo que quisieras agregar para con-
tribuir a la caracterizacion de los dialogos criticos en educacion.

Rebeca: Bueno, pues a mi me parece que es un reto que vale la
pena enfrentar, que es ademas muy atrayente y muy interesante.
También, yo al menos, porque en muchas cosas soy prudente, creo
que antes de plantear que efectivamente hacemos critica, tenemos
que pensar todos estos elementos, sentar las bases de lo que es-
tamos analizando, para luego si ya lanzarnos a hacer este plantea-

135



miento y llevarlo hasta donde nos conduzca.

Entrevistador: con esto cerramos la entrevista, muchas gracias a
la Dra. Rebeca Elizabeth Contreras Lopez.

136



Rubén Dario

Jiménez Rosado

Filbsofo de la ciencia con un
agudo sentido de la critica y
con una inclinacién hacia la
ciencia natural donde ha es-
tudiado el comportamiento de
los animales en tanto a su in-
teligencia y capacidades de
adaptacion. En sus trabajos
sobresale la erudicién en las
propuestas teéricas siempre
con la intencién de mostrar si-
tuaciones, ideas y conceptos
que transgreden el contexto,
asi como la coherencia en los
discursos en la sociedad con-
temporanea. En su formacion,
destaca la vena psicologica
pero no por ello es ajeno a las
ciencias exactas como son la
fisica, la quimica y la biologia,
por lo tanto, en sus diferentes
presentaciones apunta visio-
nes inter y transdisciplinares
donde son relevantes los cues-
tionamientos que realiza. Es
un filésofo con tesitura critica
con un sobresaliente manejo
de las propuestas epistémicas
y los paradigmas.

137



Entrevistador: Hola, bienvenido Rubén Dario Jiménez Rosado,
hoy vamos a platicar sobre los estudios criticos en educacion.

Rubén: Muchas gracias por la invitacion.

Entrevistador: Primera pregunta sen qué momento pasas de se-
guir el texto, de respetar lo escrito en el libro a realizar la critica?

Rubén: Pues bien, de nuevo gracias por la invitacién. Creo que
desde que entramos al ambito universitario, entramos, al menos en
las ciencias sociales, a un campo de batalla, a un campo de pug-
nas, en esas pugnas se encuentran muchas actitudes, podriamos
un tanto ser esquematicos; te voy a platicar el caso de la psicologia,
para empezar, y que ocupa también a la educacion porque desde
la alianza entre psicologia y pedagogia, la psicopedagogia, mas o
menos los paradigmas se van concatenando, pero regularmente
hay estas actitudes: los que estan abiertos a la disputa, es decir,
desde una perspectiva paradigmatica-teérica atacan otra perspec-
tiva paradigmatica-tetrica, los que estan en pro de una especie de
integracién y los que se mantienen como una especie de agnosticos
en el espacio de discusion. Ahora, durante el trayecto de la forma-
cion uno va probandose, no con respecto a las ventajas o funciones
que podria tener una u otra area, uno u otro perfil, mas bien uno se
va acostumbrando a estar en la constante pugna y esto empieza
primero por generar una especie, vamos a decirlo ocupando esta
metafora que pones del cordero y el ledn, entonces digamos alli en
ese momento te conviertes en el mas cordero de los corderos, en el
mas dependiente, eres dependiente de tu maestro, eres dependien-
te de los tebricos que leas, e independientemente que pueda ser
tu profesor la persona mas brillante en el tema o puedas estar ilus-
trado por Nietzsche, por Marx, por Kant, o por quien fuera, acabas
siendo siempre un cordero, el asunto es que durante el camino te
empiezas a dar cuenta que esto de que participas, que es un pro-
ceso educativo, es también un proceso politico, o0 que es mas bien
esencialmente un proceso politico y que, como todo en la politica,
al final de cuentas la responsabilidad recae sobre aquél que cons-
ciente o inconscientemente forma parte de una creencia, de una
idea, de un camino. En ese sentido pronto te vas dando cuenta que
te quedas solo. Los docentes, pues ellos tienen su camino, su vida,

138



pero no se responsabilizan ni por tu decir ni por tu hacer, lo cual es
correcto. Los tedricos, la mayoria discutimos regularmente con ted-
ricos muertos, somos un tanto necrofilicos, y no van a sacar la casta
por ti, entonces hay un punto de quiebre, un punto de inflexion, que
es muy delicado en la formacion y del cual puedes salir de muchas
formas, pero otra vez siendo en extremo esquematicos, o recular
y volver a ser el més cordero de los corderos, es decir, a buscar
el amparo y la seguridad de las certezas o bien no te queda otra
que seguir tu camino, y en esa busqueda de tu camino, de pronto,
siguiendo otra vez la metafora, como nagual vas mutando y eres
distintos tipos de animales, a veces serpenteas, a veces sientes
que vuelas con la teoria, pero al final no sé si uno alcanza siempre
a ser leébn, méas bien a veces funcionas de una forma o de otra,
pero lo que si es cierto es que cuando eliges el camino de respon-
sabilizarte politica y éticamente de lo que crees y de lo que dices,
independientemente de si tu afluente de verdad o de justificacién es
alguien magnanimo o infimo, creo que ahi es el momento en el que
al menos ya no eres presa facil.

Entrevistador: Continuando un poco en este descubrimiento de
tu actitud critica. ;Cdmo surge en ti esta vena filoso6fica, educada,
académica, formal?, ;de ddnde consideras, hoy viendo en retros-
pectiva, que llego la influencia?

Rubén: Pues, la verdad que fue algo que fue de a poco, es decir,
mas bien lo he sentido como resultado, es decir como algo inevita-
ble, mas que una eleccion. Tengo asi como un momento fundacio-
nal, un docente de la preparatoria, el maestro Rafael Prieto, que ya
murié a quién le tengo un gran respeto y carifio, un socidlogo que
una vez haciendo alguna tonteria de jévenes me reprendié hacién-
dome consciente de mi clase social y me dijo; -t0, a diferencia de
ellos, si te corren de la escuela no tendras quién te pague una es-
cuela privada y no te quedara mas que ir a trabajar, ni siquiera de lo
que trabaja tu papa, porque tu no sabes lo que tu papa sabe-, y sacé
de la bolsita que traia el manifiesto del partido comunista y el papel
del trabajo en la transformacién del mono en hombre de Federico
Engels, pues son dos textos que se leen de una sentada y la verdad
por primera vez ahi me hice consciente, después de leer eso, que
efectivamente era pobre y que eso no era mi culpa. Eso me genero

139



momentaneamente mucho malestar, porque es tener que entrar en
una busqueda identitaria, en un momento, la preparatoria que ti ya
creias haberla encontrado y sabiendo que no puedes asirte a mu-
chas cosas. Después de eso entré a la universidad, yo queria seguir
el camino de todos, una carrera rentable en medicina, e ingresé a
la facultad de medicina, bueno antes de eso estudié histopatologia
y embalsamamiento y ahi la cercania, el contacto cercano con la
muerte, mas que despertar mi interés por la parte biomédica, me
desperto interés por la parte existencial. A partir de ahi la filosofia
la empecé a vivir como una especie de condena de entrada, me
sentia incobmodo en todas partes y pasé por eso que pasan mucho
las personas que estan en filosofia, porque es un dato aterrador,
hay un buen numero de suicidios en los estudiantes de filosofia,
porque cuando uno se encuentra con la filosofia se encuentra con la
filosofia mas agresiva, principalmente con los existencialistas, que
de pronto te pueden arrojar al absurdo de la nada sartreana o del
hartazgo y el hastio por el control de los cercanos de Albert Camus,
pero después de esa tristeza viene algo bien interesante y entonces
el cambio fue mas bien asi a contrapelo, con mucho resentimiento
social, resentimiento de clase, participando de ciertas disidencias
que me iban permitiendo asuntos identitarios hasta que en un pun-
to, conoci a un filosofo, el Dr. José Antonio Hernanz, que fue mi di-
rector de tesis en maestria y que ta conoces, un filésofo entrafable
y listisimo.

Entrevistador: Claro, hizo camino en cuestiones de epistemologia
aqui en México.

Rubén: Asi es, le debemos mucho, de hecho aqui en todo el pro-
grama de investigacion que tiene que ver con estudios de ciencia,
tecnologia y sociedad, pues él junto con Ledn Olivé, Ambrosio Ve-
lasco y Ana Rosa Pérez Ransanz lo consolidaron aqui en México,
Javier Echeverria, también otro espanol. Entonces, ahi conoci por
primera vez a un filésofo de la academia y tengo que decirlo asi;
estéticamente me maravill6, ademas un tipo fisicamente como yo,
me permitié una identificacién que yo nunca habia tenido. Tras esa
identificacion, tras ese impacto estético, tras esa atraccion, empecé
a reconfigurar mi forma de ser y bueno, siempre eso te lleva a otro
tipo de relaciones que han sido muy placenteras que me he ido

140



encontrando en la academia y que ahora llegué al punto en el cual
quiero decir; -si vengo del barrio, me encanta el barrio, pero si quie-
ro salir del barrio-, por qué? no porque ahi las cosas estén mal,
sino porque hay un punto en el cual, y no me refiero a un asunto de
clase, me refiero a salir del pensamiento situado en la superviven-
cia, porque pareciera que es también una forma de dominar a la po-
breza, el pobre no puede pensar porque el pensamiento solamente
esta reservado a la burguesia. Entonces, a través de estos vaivenes
pues he ido encontrando una identidad con la cual me complazco,
en decir, no tengo una justificacion més alla de la autocomplacencia
y de lo bien que me siento ahora estar cerca de este tipo de discu-
siones.

Entrevistador: Te pregunto: ;cual es el fin de establecer diadlogos
criticos en educacion?

Rubén: Pues fijate, voy a tratar de contextualizar, cuando uno en-
tra a la universidad, uno lo ve en la mayoria de las curriculas ac-
tuales, hay una carga fuerte hacia la formacién en investigacion
y a la formacién de los perfiles cientificos o de perfiles cientificos
para las carreras otrora profesionales, porque el hecho que algo
sea profesional no implica que sea cientifico, pero si hay el anhe-
lo de alcanzar algun dia la cientificidad. Cuando uno entra en el
proceso educativo, de manera muy agresiva nos ensenan a que
el valor mas importante de la ciencia es la objetividad y que para
alcanzar esa objetividad a toda costa debes suprimirte, de hecho
tenemos toda una terapéutica del lenguaje que viene con la estilis-
tica, por ejemplo APA: -hable usted en tercera persona, no dé valo-
raciones-, este proceso, que no estoy negando que tenga gran valor
en algunos acercamientos de algunas disciplinas, digamos que, va
también omitiendo las propias opiniones del estudiantado. Recuer-
do algunos docentes que agresivamente decian: -aqui no vienes
a hablar de opiniones, debes traer hechos, debes traer pruebas-,
entonces desde que entras a la universidad entras a un proceso de
silenciamiento, obediencia y acatar 6rdenes. Ahora, en ese sentido,
como bien td lo planteas, creo que pensar que lo que la academia
pueda hacer o los pasos que pueda seguir, las formas que pueda
tomar dependen siempre solo de la academia, seria silenciar a este
grupo que es el alumnado, que durante mucho tiempo ha estado

141



silenciado, en el sentido que sus preocupaciones ni siquiera son las
que deberian estar dirigiendo sus propias trayectorias formativas.
Entonces, establecer dialogos criticos pasa, al menos como yo los
he entendido, por tres factores: uno, tratar de pensar el proceso
educativo a partir de factores politico-econémicos, eso quiere decir,
factores que tienen que ver con la biusqueda de empleo, la lucha
de clases, las dinamicas de poder, etc.; por otro lado, eso nos lleva
a un interés cargado por la busqueda de igualdad y equidad, que
pareciera ser el minimo normativo de una sociedad democratica y
moderna; en tercer lugar, teniendo este anhelo como guia habria
que pensar de qué manera afrontarlo; y por Gltimo, el cambio social.
Coémo se propulsa el cambio social, teniendo como ejemplo esto
que decia yo, este silenciamiento, si nosotros por ejemplo, pusié-
ramos estos tres factores a disposicion del alumnado, el alumnado
también se da cuenta de su poder, porque ahora tiene un poder in-
fantil, espurio, caprichoso, que es el poder del consumidor: usted es
el alumno, usted dirige; y que nosotros sabemos a cuantas nefastas
consecuencias puede llevar, como también era el paradigma com-
pletamente contrario de décadas anteriores, usted es el docente
y usted decide todo, no, mas bien, estas perspectivas, al agregar
estos tres vectores de discusion, a mi parecer, permiten de entrada
cuestionar estas viejas jerarquias, cuestionar a la tradicion y con
ello se pueden lograr ciertos agenciamientos sociales de los roles
que jugamos en el hecho educativo y en ese sentido, sin una pers-
pectiva critica, esos roles se pueden asumir porque siempre se han
asumido, pero en ambitos no necesariamente igualitarios porque
iquiénes lo van a lograr?, volviendo a tu pregunta anterior, quizas
quienes tuvieron una formacion, quiénes traen andado el camino,
porque el individualismo nos aleja de comprenderlo, pero quienes
vienen de 4 o 5 generaciones de estudiosos de la filosofia pues
por supuesto que tendras mas ventajas, ahora, ;eso esta bien o
esta mal?, eso no habria ni siquiera que valorarlo moralmente, que
bueno para la persona que esta en esa posicién, no es un asunto
de mejores o peores, ;de qué manera nosotros rompemos con esa
inercia? pues solamente a través de este nivel critico, y por qué digo
solamente, porque la otra seria la via del poder, es decir, que desde
la institucion se le exigiera al estudiante piensa criticamente, lo cual
es completamente una antinomia, es decir, no seria posible que la
critica se institucionalice porque dejaria de ser critica.

142



Entrevistador: La siguiente pregunta, en esta propuesta de incluir
a la politica, el poder, la parte econdmica, en esta mirada social que
se relaciona con los dialogos que ti me comentabas, ¢cual consi-
deras es la agenda por cubrir en los dialogos criticos en educacion?

Rubén: Creo que, de entrada, aqui me voy a poner muy tradicio-
nalista, siempre desde la critica parece que se aborrece toda nor-
matividad, pero, si estamos hablando aqui de estudios criticos en
educacioén, ya estamos hablando de dos normatividades, primero
una que nos apuntala un tipo de estudios y otra que nos apuntala
un contexto en la educacién. Yo creo que medianamente, como ya
también lo hemos platicado, de la pedagogia hacia afuera, estas
tres areas que nos aporta la pedagogia: area curricular, area di-
dactica y area de la evaluacion, son las esferas que deben, y di-
gamos, los tres aros de un nudo borroméico que deben estar en
todo proceso educativo en el cual si sacas uno se deshace el nudo
y ya no tienes un hecho educativo o un hecho pedagégico, puede
haber uno educativo, pero educativo inconsciente vamos a decirlo
asi, distinto a uno pedagogico en donde hay una accién deliberada
por transformar las cosas, si tenemos estas tres areas: curriculum,
didactica y evaluacion, a mi se me ocurre que lo minimo indispensa-
ble seria atravesar estas areas con reflexiones que van con respec-
to al poder, la politica y la economia en esta relacion pero, creo, no
necesariamente desde una vision externalista que vaya de lo social
al hecho educativo como regularmente se ha hecho en el camino
sociolégico, creo que aqui hay que permitir también una apertura
0 un pluralismo en los niveles ontolégicos en los que se discute la
educacion, pero sin perder de vista tanto estas tres areas que lo
pedagdgico propone como estos tres factores, te voy a poner un
ejemplo: uno podria pensar que en disciplinas, como podrian ser
las neurociencias, que se ocupan de manera importante, de algo
tan esencial para el proceso educativo como lo es el aprendizaje,
no tendrian cabida o lugar para un dialogo critico, porque uno diria:
-son objetivas, lo que nos estan mostrando son procesos fisiologi-
cos que estan relacionados de manera causal o de manera correla-
tiva con hechos conductuales especificos y uno diria no requieren
nada de eso-, no obstante lo anterior, si nosotros vemos el modo
en el que hoy en dia se habla de memoria, por ejemplo, hablamos
de la memoria como una funcién cognitiva de naturaleza fisiol6gico

143



cerebral, la cual se nos dice tiene como funcion resguardar infor-
macion, se nos dice que esa memoria resguarda informacion en
dos tiempos, que tenemos una primera memoria que es una memo-
ria de corto plazo relacionado con el hipocampo, el I6bulo tempo-
ral, y se nos dice que tenemos una memoria de largo plazo, estos
modelos habrian sido imposibles antes de la cibernética, antes de
los computadores, que se desarrollan con esta idea de dos tipos
de memoria, pero todavia algo més importante, esto habria sido
imposible sin un sistema capitalista que valora por sobre todo el
resguardo de la informacion como un bien comercializable y por lo
tanto pensar que hay una especie de mecanismo superlativo que lo
que busca es optimizar el tipo de informacion que adquiere y el tipo
de informacion que pasa, eso no lo podriamos pensar al margen del
capitalismo, pero todavia hay otra cuestién, hubo ahi un paso que
casi nadie se cuestiona, por qué dejamos de hablar de recuerdo y
empezamos a hablar de la memoria, es decir, dejamos de hablar
de una acciobn, recordar, para empezar a hablar de una entidad, de
una sustancia, de una cosa, que es la memoria, un sustantivo, lo
que los filésofos llaman una reificacién, una cosificacion, a un pro-
ceso lo hicimos cosa ¢por qué?, porque si uno se pone a estudiar,
los trabajos sobre memoria en su origen estaban muy relacionados
con los estudios sobre inteligencia, los estudios sobre inteligencia
particularmente relacionados con el coeficiente intelectual se de-
sarrollan en el contexto de la guerra fria, bueno ya venian desde el
contexto de la segunda guerra mundial, y tratan de tener una tabula
rasa de ciertas actitudes, de ciertas posibilidades con respecto a
los contextos que en ese momento se estan teniendo. Entonces,
¢qué estoy tratando de decir?, toda disciplina sea social 0 no, esto
€S muy espinoso, pero ese seria como el dogma del critico, en casi
todo puedes encontrar que esto atraviesa, es decir, ahi somos muy
tradicionalistas, seguimos pensando que la relacién entre microes-
tructura y macroestructura es casi casi analogica, pero es dialogica,
y el asunto es que por ese dialogismo debemos estar abiertos al
caso y ahi yo caracterizo, en ese sentido, los estudios criticos como
una agenda pluralista que asume qué, por persistente que sea un
fendbmeno, en la morfologia que lo encontremos, no puede tener un
caracter normativo cuando hablemos de un hecho humano porque
aqui esta lo que siempre digo, el dilema del inductivista de que ni
diez millones de cuervos negros son suficientes para decir todos los

144



cuervos son negros, pero uno sélo que no sea negro es suficiente
para decir que no todos los cuervos son negros, y en ese sentido,
los estudios criticos en educacion, al considerar estos tres procesos
pedagogicos, desde las tres aristas de los estudios criticos, asumen
ese inductivismo y ese pluralismo que se lanza a la caza, vamos a
decirlo asi, para seguir con la metafora del cordero y el lebn, a la
caza de esos factores que estan ahi y, como tu decias, develarlos
un poco, por eso practicamente el maridaje que hubo, principalmen-
te en Francia entre los afios 60’s y 70’s, entre marxismo y freudismo
se va a dar precisamente en torno a esta idea, hacer consciente lo
inconsciente, develar estructuras que estan latentes y estan propul-
sando una serie de procesos sociales que nos meten en eso que
Paul Ricoeur llamé escuela de la sospecha, el critico en ese sentido
es alguien que sospecha, ¢sospecha qué?, pues sospecha que no
le estan diciendo la verdad y sospecha que no le estan diciendo la
verdad por una razon, porque no se puede decir la verdad.

Entrevistador: La siguiente pregunta es ¢qué caracteriza los dialo-
gos criticos en educacion?

Rubén: Pues bueno, primero creo que no debe ser trascendentalis-
ta, debe apuntar a alguien, a alguien de carne y hueso, a grupos de
carne y huesos con intereses particulares en contextos con politicas
y dinamicas econdémicas particulares, es decir, también va un poco
a contrapelo de esa modernidad que pens6 que podia hablar del
humano, el hombre como nos han ensefiado los estudios feminis-
tas, como un trascendental lleno de cualidades y potencialidades,
y mas bien abocarse al caso, y digamos, en ese sentido, cuando
uno se aboca a un caso, se entra a un proceso de comunicacion,
independientemente de que lo queramos o0 no, entramos en una fa-
ceta de relacién, en una relacién que va a tener entre sus multiples
funciones o sus mltiples variables funcionales, valoraciones. Esas
valoraciones, como tu dices, son éticas, estéticas, metafisicas, re-
toricas, politicas, ontoldgicas, etc., cuando yo las emito, cuando
yo simplemente ya las tengo, pueden estar relacionadas con mis
acciones o con mis conductas, aunque ellas ya de suyo sean con-
ductas, y a lo que me llevan es a dos opciones: 0 a comprometerse
éticamente con ellas 0 a no comprometerse con ellas, lo cual me im-
plica un compromiso ético con el no compromiso, lo cual me llevaria

145



a apoyar a lo mejor a la postura contraria. Ahora, en ese sentido o
por esa razén, un estudio critico asume un compromiso ético-poli-
tico con la causa que estudia, dificilmente alguien va a estudiar las
condiciones de la violencia y el maltrato infantil en los contextos
de pobreza suburbanos sin que le interese cambiar esa realidad,
pero ahi viene la diferencia, que seria una tercer caracteristica, el
estudioso critico no puede confiar en el estado ni el empresaria-
do como quienes van a solucionar los problemas sociales, sabe
que tanto el estado como el capital son entidades trascendentales,
formales, monstruosas, que no tienen carne, no tienen cuerpo y
que lo Unico que queda es la accion colectiva, digamoslo de algu-
na manera. Entonces, de la mano hay como que el compromiso
ético-politico, pero ademas la claridad interpretativa, de que no se
le puede clamar al estado por la solucién porque el estado no ha
surgido y no funciona como el garante de practicamente casi nada,
a veces incluso es contrario a muchas formas de existir, entonces,
en ese sentido, asume que la propia labor de investigacion y de ac-
cion social estarian en un continuo no, implican que el investigador
que se preocupe por un tema vaya con ese tema hasta las Ultimas
consecuencias, ojala lo implicara, pero eso es un asunto ético y ya
sabra cada quien hasta donde se mete en el mar, pero lo que si se
convierte en una especie de imperativo ético es que se debe buscar
que el proceso reflexivo-critico-dialéctico implique a estos actores y
ademas los conduzca con esta reflexion a algo, con este despertar,
con este darse cuenta, pero el investigador no necesariamente o
no sobre el investigador recae la responsabilidad del cambio social,
porque el cambio social no es un asunto individual, el estudioso
critico creo que ya por origen no es un inocente cultor de la idea de
libertad individual, se tiene esta idea a veces, pues pensemos en
el caso de que hay personas de ciertos paises con ciertos impedi-
mentos para salir del pais que no pueden viajar, sin embargo, en
nuestros paises capitalistas todos podrian viajar, cualquier mexica-
no puede tomar en este momento un boleto de avion e irse a Nueva
Zelanda, irse a tomar un té a Inglaterra o lo que quisiera.

Entrevistador: Aqui te pregunto, para matizar un poco, ¢cémo evi-
tar caer en una circularidad de la actividad critica?

Rubén: Pues fijate que ahi se complica mucho la situacién porque,

146



por ejemplo, uno podria pensar que en la actualidad hay muchos
proyectos pedagdgicos y educativos alternativos que parece o que
dicen que de entrada le hacen frente a la inercia de las educaciones
estatistas o bien de la educaciéon mercantilista, como los dos polos
de la lucha contra la que muchos proyectos que se auto enuncian
criticos surgen, lo primero que se les puede reprochar es eso, que
estos esfuerzos por loables y maravillosos que sean en su parti-
cularidad, pues son poco comprensivos en el sentido numérico, y
entonces, viene ahi otra vez el estado como la necesidad, hasta
que el estado no haga algo por integrarlos y demas. Después, a
veces se dice, ademas estos proyectos que existen regularmente
son caros, entonces hasta que el estado no haga los cambios y
todo, y cuando lo pensamos desde el marco de la educacién béasica
este pretexto o este problema que encontramos de entrada y sobre
el que ya después casi ni avanzamos porque es un gran problema,
es que la educacioén basica que es la que regularmente nos sirve de
ejemplo y nos ha servido de campo de batalla, porque regularmen-
te el campo de batalla si es la educacién basica porque todos los
niveles han disputado, pero la educacién basica en el sentido de la
relacién educacion-estado, la educacién superior después tenemos
los movimientos como el movimiento del 68 y todo donde mas bien
empiezan a tener otra relacion con el estado, pero piensa en edu-
cacion basica, entonces siempre se dice, la educacion basica dado
que esta normativizada por parte de una institucion, como el caso
de México, la Secretaria de Educacion que dice los planes, que dice
los programas, que tiene consideraciones antropoldgicas y consi-
deraciones éticas a las que todos se arropan nos lleva a pensar asi,
pero si pensamos por ejemplo en el ambito de la educacidn superior
donde no existen esas instituciones, si lo pensamos todavia vamos
a contextualizarlo mas en el caso de las universidades publicas de
un pais como el nuestro, donde también abunda la burocracia, la
disfuncionalidad en general, pues podemos darnos cuenta que no
tenemos estos marcos normativos, ni marcos de ningin tipo mas
alla de los burocraticos, no obstante ahi, y eso es lo interesante, a
nombre de un supuesto programa, a nombre de un supuesto siste-
ma, de una supuesta finalidad, una curricula que casi ni conocemos
muchas veces, se dice hacemos esto por...y formamos a...

Ahora, en ese camino yo me preguntaria, el estado, a excepcion de

147



unos cuantos que de vez en cuando se atreven a decir que deberia
haber una reforma a la educacién superior en el estado que impli-
que asumir también por parte del estado los planes y programas,
que quienes dicen eso seguramente conocen muy poco de la histo-
ria no solo de este pais sino de todos los paises, porque cuando el
estado se ha encargado de la educacion en el sentido més amplio,
siempre acaba siendo un desastre, y me refiero al estado como
organismo centralizado, porque lo que tenemos aqui, esta figura
de la autonomia de las universidades, pues son estatales, pero son
descentralizadas lo cual implica la libertad de catedra e implica esta
posibilidad de que se vayan constituyendo vias formativas. Ahora,
ahi donde ya no hay nadie que tenga este papel normativo, sobre
el docente recaen muchas cuestiones, porque tu decias que la Dra.
Rebeca también referia a un maestro, de hecho eso no lo podriamos
ya solo acotar a nuestra formacion basica, sino en todo momento,
es decir, lo que hizo que a lo mejor ti o yo fuéramos investigadores
fue la bondad de algun docente, el ejemplo que estuvimos siguien-
do pero que ademas nos apoyaron, eso regularmente se hace poco
en la universidad, pero si podemos ver una gran diferencia entre el
estudiante que escogid esa trayectoria individualizada y reflexiva y
al que podriamos llamar al estudiante que solo asistia a su clase, se
iba a su casa, no formé parte de grupos de lectura, no se acerco a
algun investigador o a algun docente, no iba a congresos, todo este
tipo de cuestiones y esta diferencia yo creo que nos debe servir de
modelo para eso. Creo que, en la educacion superior, este plano
en el que nos movemos implica que sobre el docente pueda caer la
responsabilidad, hasta donde él quiera, sin llegar necesariamente a
una especie de educacion altruista insana en la cual sea todo dar y
nada recibir, pero si que una buena dosis de altruismo es necesaria
en los procesos pedagdgicos en educacién superior y uno deberia
partir de esa idea. La profesion no va a hacer nada por el estudian-
te, el estado no hace nada por el estudiante, de hecho, parece que
tiene que estar en conflicto con el estado desde que sale, y habra
algunos recursos por ahi, algunas becas, etc., que le ayudaran, en-
tonces en la medida en la que uno quiera participar en un didlogo
de uno a uno, de igualdad con el estudiantado, se pueden hacer las
transformaciones que nos eviten caer en esa circularidad. Decia
Adolfo Garcia de la Sienra, creo que, con toda razén, que muchas
veces el gran problema del revolucionario es que ontolégicamente

148



se realiza en la revolucién y cuando sale de ese contexto de revolu-
cioén quiere mantenerse y volver y decir seguimos en la revolucion,
claro, de alguna manera siempre la utopia funciona en ese sentido,
siempre estamos en una constante revolucion, pero en toda revolu-
cion no todo es batalla, pugna, lucha.

Entrevistador: Quiero entender aqui que la singularidad seria un
camino para evitar la circularidad y es necesario vivir la paradoja
para adentrarse en ella, con el objetivo de investigar.

Rubén: Asi es. Fijate esto rapido, es que esto que lo mencionas, tal
como lo mencionas, digamos es un planteamiento propio de Han-
nah Arendt, dice que la indiferencia es el mal, el mal es ahi donde
todos son lo mismo, y el asunto es que el dispositivo del profesorado
en educacioén superior, al menos de nuestro pais, en el nivel publico
y mucho en el privado, es precisamente ese dispositivo malicioso
de indiferencia hacia el estudiantado, ¢qué significa indiferente?,
tratarlos a todos como lo mismo, pensar en una tabula rasa que
ademas de falsa y mediocre tiene amplias consecuencias politicas
porque se piensa que el hecho de que hay un criterio de seleccion
del estudiantado eso los iguala y no es asi.

Entrevistador: ;Qué perspectivas teéricas consideras se deben
asumir como referentes para los didlogos criticos en educacion?

Rubén: Primero quisiera hablar de la actitud y después ya de lo que
yo considero que seria basico. Primero una actitud no militante, qué
implica quitarle el tono propagandistico que cominmente tenemos
en nuestros dialogos cotidianos a casi todos los temas, a qué me re-
fiero, cuando uno es estudiante deberia tener una muy buena dosis
de apertura hacia la diferencia que implique, -si a mi me gusta esto-,
en lugar de abstraerme a solo leer esto, hay que tratar de entender
a todos aquellos que no les guste esto, pero no siempre desde esta
postura de superioridad en la que quien no piensa como yo es idiota
0 quien no piensa como yo es mi enemigo, sino mas bien, tratar de
entender por qué esta persona esta tan en contra de esto que yo
pienso. Solamente en la medida que nos abramos, y fijate que ahi
tl sabras mas que yo, tienes mas experiencia en esto, pero esto es
como una especie de vision casi hasta como deportiva de las co-

149



sas, es decir, uno lo ve ya en la academia clasica, o uno puede ver
en el ejercicio de Sécrates tal como nos lo pinta Platén, parece que
constantemente es como un entrenamiento, es decir, estos dialogos
en los Socrates ahi de la nada asaltaba a cualquier persona y le
preguntaba cosas sobre Dios, la verdad, del bien, no tenian ningin
fin, es decir, no era que después de que ya dijeran qué es la verdad
entonces eso iban a creer todos los atenienses que era la verdad,
como ahora le exigimos a la ciencia y a la filosofia, sino mas bien
eran ejercicios en el sentido mas amplio de la palabra y en tanto
ejercicios funcionaban. Pienso, en un paralelismo, en el famosisimo
Milon de Crotona, que a los ejercicios les da una sistematicidad con
su principio de progresion cuando dice: -yo seré capaz de cargar
un buey y llevarlo a la plaza- y entonces empieza a hacerlo desde
un becerrito recién nacido y lo va cargando durante todos los dias
hasta que al final logra cargar al buey. En ese sentido, yo creo que
la educacién universitaria debe ser una educacion que primero asu-
ma la continuidad que hay entre proceso educativo y sociedad, es
decir, no esta idea, ahora si en concordancia con un calificativo muy
contemporaneo, esta idea téxica de que la escuela por un lado y el
mundo real por el otro lado, sino mas bien hay una continuidad, y en
esa continuidad hay que irse ejercitando primero en tener muy bien
argumentado lo que uno quiere y para tener eso hay que encontrar
lo contrario, desde esa actitud lo que hay que empezar releyendo
son las tematicas de nuestro interés conectadas con criticas que ya
puedas encontrar mas o menos establecidas sobre esos intereses
y que puedan tener ciertos referentes criticos. A qué me refiero, por
ejemplo, si nosotros dijéramos hay que empezar leyendo algunos
criticos marxistas como Horkheimer (2003), eso seria algo bueno
para decir, pero eso nada mas lo entenderian quienes ya estan al
interior de la academia, mas bien podriamos ir de lo que la gente
vive en la actualidad. En la actualidad se viven muchas disiden-
cias sociales, estan los movimientos transgénero, los movimientos
queer, los movimientos LGBT, los movimientos poscoloniales, el
movimiento de los sin tierra, los veganos, los ecologistas, los indig-
nados, la gente que no queria militar pero desafortunadamente no
le ha quedado de otra porque le han matado a su hija 0 a su hijoy
esta desaparecido y tiene que formar parte de colectivos de bus-
queda, pero hoy lo que vemos, como dice Michel Maffesoli, es un
mundo habitado por muchas tribus, tribus con incidencias politicas.

150



La mayoria de personas tenemos alguna postura ante esas tribus,
algunos participamos de ellas de alguna manera u otra, dice Ches-
terton, vivimos en una época de abundancia de ideales y de pocas
ideas, es decir, tenemos grandes ideales a los cuales nos ampara-
mos porque tienen un gran poder identitario y tienen un gran poder
narcisista, la identidad fortalece al yo y un yo fuerte en un mundo
marcado por la pugnas identitarias pues es importante, no es lo mis-
mo ser el Unico a formar parte de un grupo de diez mil y afrontar tus
problemas siendo uno de diez mil a siendo uno de uno. Entonces,
a partir de esas disputas internas y externas de aquello en lo que
alguien participe, hay que tratar de buscar precisamente aquellas
visiones qué analicen las dinamica de poder, politica y economia y
ver hacia donde apuntan, ya a nivel de la tradicién critica como tal,
pues si tenemos una trayectoria, que yo lo podria decir asi, pues va
a surgir desde estos tres maestros de la sospecha Nietzsche, Marx
y Freud que han hecho nacer un mundo de ideas y de modos de
transitar por el pensamiento de lo mas vasto.

Entrevistador: Aqui me gustaria que me ayudes a mi a matizar
esta idea, que me parece muy interesante lo que estas comentan-
do, normalmente pensamos la teoria desde estos grandes expo-
nentes de cémo funciona la sociedad, pero ti has comentado en
este momento, asi lo entendi, que hay que darle voz precisamente
a los que estan viviendo la teoria, a estos movimientos que estan
delineando y estan denunciando esas caras ocultas de la realidad
0 que se han querido ocultar por algun tipo de dominacion, poder
o situacién especifica donde normalmente esta involucrado el Es-
tado, el capital o el mercado esta ejerciendo ciertas influencias de
dominacion, y una vez que logremos darles voz es posible alcanzar
un nivel de comprensién de la realidad social. Sacar a la luz lo in-
visibilizado, lo oculto, de construirlas para que con las categorias
tedricas las llevemos a prueba y, si esas categorias nos ayudarian
a entender, caracterizar y darle profundidad a estas situaciones de
denuncia social que nos comentabas Rubén, ;jconsiderarias que va
en ese sentido?

Rubén: Si, creo que si. Considerando a la critica como un factor

transversal a estas consideraciones, porque ademas lo caracterizas
muy bien, por ejemplo, lo vemos en los estudios criticos de la dis-

151



capacidad, los estudios criticos indigenistas y demas, regularmente
dicen eso, darle voz a quien no tiene voz, atravesado todo esto por
el hecho del azar, de la complejidad de que no sabes a doénde pue-
de parar.

Entrevistador: ;Qué papel tiene la metodologia en la investigacion
de los estudios criticos en educaciéon? ;Como piensas el uso de
recursos metodolégicos en los estudios criticos en educacion?

Rubén: Eso esta bien interesante porque ahi, voy a extraer un re-
curso intermedio que me remonta a Wittgenstein, creo que hay que
primero ser exhaustivo con el modo en el que hablamos las cosas,
fijate, es muy comin que en los estudios criticos nosotros veamos
que estén tapizados de lugares comunes que devienen como una
especie de hoyos negros argumentativos y discursivos, por ejemplo,
es muy comun que se diga: -en este contexto capitalista la lucha por
la dignidad, por decir alguna cosa, deviene imposible-, y uno dice,
-bueno qué estamos entendiendo por ese contexto capitalista-, y
nunca se explicita o si se explicita se explicita desde la formalidad;
capitalismo entiéndase como un modelo politico econémico que
dice que el capital etc., y uno dice: -bueno es que ahi no estamos
de ninguna manera siendo criticos-, es decir, por eso decia yo, ser
exhaustivo en el lenguaje, qué estamos entendiendo, porque ahi
viene ese requisito linguistico, un requisito pragmatico, nos lleva a la
realidad, la Gnica manera en la que yo puedo entender la significa-
cion, por ejemplo de la violencia, pues seria hablar con las personas
violentadas y las personas violentas, porque fuera de eso, lo Unico
que tengo son esas formalidades desde las cuales no se puede
casi aterrizar nada entonces, a nivel metodolégico, yo creo que lo
primero seria el requisito ético de ser exhaustivo con aquello que se
quiere investigar y para ser exhaustivo con el lenguaje entonces hay
que buscar aclaraciones en el proceso y para ello pues hay que dar
voz a muchas personas, entonces, yo creo que el asunto es aqui
cuando uno se retrotrae a eso y se quiere hacer la critica desde el
sillén, en un sentido metaférico. Yo creo que metodol6gicamente
iria por ahi. Ahora, eso ya tiene implicaciones académicas: primero,
desde como yo lo he afrontado y como yo creo que es el remanente
o el baluarte heredado, al menos por el materialismo histérico, hoy
en dia yo no comulgaria con las hip6tesis que el materialismo hist6-

1562



rico tiene sobre las funciones de la historia, pero la importancia de
la historia y de los procesos de historizacion como la espina dorsal
de todo proceso critico me parece elemental.

Entrevistador: Como historicidad.

Rubén: Exactamente, no negar la historicidad de cualquier evento,
porque ese es el primer punto, es decir, no hay ninguna valoracion
que no tenga una historia, esta idea de valores universales, pue-
den ser universales porque se han universalizado por un proceso
historico, pero ese proceso histérico es del que hay que hablar. En-
tonces, primero debemos tener de cara a la historia, pero la historia
aqui no puede ser vista, repito, de esa manera naturalista, todo lo
historico siempre tienen la misma funcion, es decir, la historia tiene
un poder prescriptivo con respecto al futuro, no necesariamente,
mas bien hay que entender primero la relacién entre aquello que
Nnos preocupa y su propio proceso histérico, porque no van a ser
las relaciones iguales, es decir, nosotros con respecto al hecho de
la conquista tenemos una serie de posicionamientos histéricos que
tienen funciones miticas, en qué sentido miticas, el mito es algo
que fundamenta las acciones, ahora el hecho de que el mito, por
ejemplo y lo digo en el sentido mas respetuoso en este sentido de
dar sentido, el mito de la virgen de Guadalupe tiene distintas rela-
ciones historicas o esta relacionando distintas relaciones historicas
dependiendo de las clases sociales que participan de ese mito y
en ese sentido un los estudios criticos deben ser conscientes de
esta historicidad, pero ademas darse cuenta, y ahi viene la cues-
tibn, que en esta historicidad habria procesos que son los que nos
interesan y estos procesos pues vienen desde esta idea; tratar de
pensar las historias al margen, porque esto es parte ya de un movi-
miento, es decir a partir de la década de los 40’s, el nacimiento de
la escuela de los Annales, todos los movimientos que ha habido al
interior de la historia, la epistemologia histérica, la arqueologia y la
genealogia Foucaultiana, los estudios de historias de la vida priva-
da, historias minimas, todos estos son posmarxistas en el sentido
que asumen esta historicidad y que asumen que en la medida en la
que podamos poner en estos tamices o podamos ver desde estos
tamices la mayoria de problemas podemos ir desmenuzandolos. El
gran problema, es que para muchos nos lleva a visiones como “muy

153



pequefitas” y necesitamos la vision de conjunto, y con eso terming,
ahi es donde entra la teoria critica a dar una vision de conjunto a
un monton de procesos clave, es decir, los estudios criticos son
estudios que buscan, estan en una tension critica entre el caso y la
totalidad para tratar de ilustrar tanto una como otra, pero no asume
de entrada ninguna relacion jerarquica normativa, ni es deductivis-
ta, ni cree que el todo explica la parte, ni es inductivista, a radica-
lidad cree que la parte puede sumar al todo, por eso decia yo que
es pluralista, considera que habra casos de uno, que habra casos
de otro y habra casos que tendremos que agrupar en no sabremos
qué, pero ninguna cerrazdn, por eso decia yo wittgenstenianamen-
te, ninguna cerrazdn a cualquier categoria por salvifica que haya
sido a la actualidad le hace bien a un estudio critico.

Entrevistador: ;Consideras la complejidad como un recurso? Y
preguntarte si jestas pensando que la etnometodologia o la feno-
menolobgica son opciones para la metodologia en investigacion de
los estudios criticos en educacion?

Rubén: Silo creo, porque creo que ellos también, qué bueno que lo
pones asi, apuntan a otra forma de complejidad, me gustaria aqui
desarrollar la idea del propio Deleuze el pliegue, lo complejo es eso
que tiene muchos pliegues y pliegues que estan en cierta comu-
nicacion. El asunto es que, al margen de la complejidad solemos
hacer del pliegue un mundo, pero la complejidad como proyecto
metafisico asume qué el sentido de las cosas esta en lo complejo
y a mi eso me genera problemas con la idea de complejidad mo-
raniana, pero me lleva mas bien esta idea de Deleuze mas bien
entender lo complejo como aquello que tiene muchos pliegues, que
en algunos sentidos pueden o de hecho estan relacionados y que
hay que ir descubriendo esas relaciones y que para descubrir esa
relaciones la Unica manera de hacerlo es ir en contra de las propias
vias que esos pliegues han generado como las vias normativas,
porque ese es el gran problema, se nos dice por ejemplo, seamos
transdisciplinares, pero no podemos ser transdisciplinares porque
éticamente no sabemos cémo ser transdisciplinares, es decir, ins-
trumentalmente no sabemos instrumentalizar la complejidad, ahora
estas complejidades a las que apuntan la escuela francesa, Bour-
dieu, Deleuze, que ademas con sus heterogeneidades y sus pugnas

154



y demas pero repito creo que atraviesan por esto, por el hecho de
poner atencién al proceso de constitucién y asimilar que en ese
proceso de constitucion no podemos decir de antemano que esta y
que no esta, entonces en ese sentido se convierte en complejo, en
el sentido de que hay que ir abriendo pliegues y cuando uno abre
ciertos pliegues, esos pliegues pueden también atraparnos, de ahi
que por ejemplo Deleuze proponga algo que seria como una actitud
ética, que seria devenir rizoméatico, en ningun lugar echa raices,
sino que haya como raizuelas que van pero que también van ex-
plorando el terreno y que al final arrancas alguna parte pues la que
sigue, pero ademas que hay un proceso de comunicacién entre las
mismas, entonces ese sentido a esa complejidad creo que si seria
como la parte ético metodolégica.

Entrevistador: Rubén, ;por qué realizar dialogos criticos en edu-
cacion?, porque el dialogo en educacion tiende naturalmente a la
postura pedagogica.

Rubén: Pues creo que el asunto pasa porque la educaciéon siempre
se convierte en una especie de botin politico, se habla siempre en
nombre de la educacion, no hay ningun politico, cualquier persona
involucrada en los procesos politicos que no hable de educacion.
Se dice que la educacién es la via de construccion de ciudadania,
que la educacién es la via de constitucion de conocimiento, a la
educacién le damos casi todo, pero a la vez cuando volteamos a
ver en los hechos, pues vemos que la educacion es un proceso bu-
rocratico y ahi hay un quiebre, un rompimiento, que deberia primero
un poco dejarnos perplejos y después hartarnos y llevarnos a cierta
accion, porque si esta sociedad le imputa todo a la educacion, por-
que tenemos una sociedad llena de reglas y normas populares que
tienen un peso fuerte, decimos eso, los nifios son la esperanza del
futuro, tenemos a la infancia como algo intocable, pensamos, por
ejemplo, en los contextos latinoamericanos a los docentes como
una especie de cruzados en pro del estado, parece que es la gran
cosa.

Entrevistador: Y no porque no lo sea, sino porque se queda en el
discurso.

155



Rubén: Exactamente a eso voy, es la gran cosa a nivel discursivo,
pero a nivel del manejo institucional no es nada de eso, entonces
uno dice; ¢por qué no?, y entonces de entrada lo primero que hay
que hacer es eso y creo que los estudios criticos permiten esa co-
nexion, como ya decias tu hace rato, entre el caso y el todo y ese
todo podria ser mil cosas, pero eso ya implica otras discusiones.
Lo que si queda claro es que, creo que tu podrias estar de acuerdo
conmigo en esto, cuando uno empieza a meter como esta cufa
un tanto critica en los procesos la primera reaccion regularmente
es molestia, porque las personas cuando se sienten atacadas con
respecto a estos ideales que comparten, creen que es un asunto
personal. Y digamos claro, la educacion es un asunto personal en
lo que tenga de personal no en lo que tiene de impersonal, que
son los proyectos que pueda tener el estado, ademas en visiones
como las visiones latinoamericanas en los cuales los estados estan
digamos en encargos politicos breves que llevan a que, lo hemos
visto en México, que de un sexenio a otro se cambien por completo
modelos. Ante eso, uno deberia pensar, nosotros actores del proce-
so educativo; docentes, administrativos, de verdad debemos seguir
teniendo ese patético papel de victimas de un sistema politico edu-
cativo en el cual si ahora nos dicen que este es el programa vamos
hacia este programa y vamos hacia este otro, con todo lo dudoso
de muchas de las construcciones de estas ideas pues creo que no,
entonces creo que es un asunto de ética minima, no podemos tran-
sitar, si tenemos un poco de conciencia social, un poco de este tono
critico, no podemos seguir transitando en un ambito discursivo tan
impersonal y tan hueco en el cual ademas, yo creo, debe ser por un
asunto muy personal, yo en lo personal no me siento representado
por esa idea que se tiene de la educacion, de hecho me parece que
si nos acotamos a esa idea no me gustaria dedicarme a esta labor
porque seria practicamente la de, como dicen Bourdieu y Passeron,
ser reproductores del estado, ser reproductores del estatus quo, ser
reproductores de los sistemas tradicionalistas, ser reproductores de
los sistemas de opresion. Claro, cuando se esta encima de ese sis-
tema de opresion o se esta abajo y se esta en una visién o en una
existencia alienada, pues quiza no hay ni siquiera el lugar para la
duda, pero eso es lo que busca aportar el estudio critico, no solucio-
nes, dudas, preguntas, asegunes, incomodidades, vocabulario, por-
que ademas eso es bien interesante, sin ciertos vocabularios uno

156



no puede acceder a ciertos cotos de su propia experiencia, enton-
ces en esa medida la existencia es como este juego que habia de
Age of Empires, empiezas con todo el campo oscurecido y de pron-
to conforme vas ganando batallas en el campo al final puedes ver
el mapa. Claro aqui nunca se llega al final, el final es la iluminacion
que ésta previa a la muerte y ese final siempre apunta a cosas que
parecen si ser el todo, pero son muy minimas, lo cual nos lleva a un
monton de paradojas existenciales e interesantes, pero eso es lo
importante, todo proyecto académico, ético, politico, sino te interpe-
la a nivel personal no vale la pena. El critico no es un moralista, no
es que llame a todos a que agoten el capitalismo, a que salgan a la
calle, lo Unico que dicen es, sé consciente de lo que haces, vamos a
decirlo en la sentencia de Walter atrévete a ser como eres y hacerlo
con todo lo que conlleva, lo que no se vale aqui es andar pensan-
do que eres una cosa que no eres, ese seria el principio, quién lo
haga o no lo haga, aparte la filosofia, afortunadamente, porque si
no seria otra cosa, no tiene ningun interés, ni la ciencia en general,
en ser policia de aquello que busca normar, si usted lo quiere bien,
ahi yo soy hadotiano en ese sentido, la filosofia, y yo diria también
la ciencia, es un ejercicio espiritual, si tu asumes esa normatividad
como tuya pues adelante, ya tu formaras parte del juego, aqui no va
haber una policia de la ciencia, ni policia de la verdad, ni del conoci-
miento que venga y que haga eso, ni siquiera se lo podemos pedir al
estado, imaginate que le pidiéramos eso. Entonces, en ese sentido,
creo que el estudio critico recupera esa parte dial6gica esencial,
dialéctica esencial, que ha tenido el ejercicio filoséfico en al menos
en eso que se llama occidente, que es precisamente, después de
la comunicacion, después del dialogo, puede haber posibilidad de
conocimiento, antes de eso no.

Entrevistador: Es decir, la critica, tU decias que es un proyecto po-
litico, espiritual con sentido finalista, que implica un posicionamien-
to, y en ese sentido, habria s6lo que decirle creo, la critica debe
hacer critica de su propia actividad. Muy bien. Excelente Rubén. Te
agradezco estar en esta entrevista, ha sido una grata experiencia.

Rubén: Gracias y saludos.

157



Irma Alicia

Garcia Contreras

Académica intuitiva y critica
que inicia su formacion edu-
cativa en un centro de en-
seflanza donde se imparte
formacion religiosa. Estos ini-
cios le han permitido tener la
mente abierta a aprender co-
sas nuevas, a explorar nuevas
disciplinas o tematicas y sobre
todo a aprender de otros. Para
satisfacer su interés y fortale-
cer sus conocimientos es que
realiza sus estudios de filoso-
fia y educacion, lo cual le ha
permitido dar respuestas mas
claras a sus incégnitas, le ha
ayudado a ir generando nue-
vas inquietudes, reforzando su
pensamiento critico y a seguir
sus intuiciones. En el ambito
académico, ha impartido cla-
ses en distintas universidades
sobre logica, filosofia aplicada
y sistemas de pensamiento,
metafisica y filosofia de la re-
ligiébn, asi como participado en
distintos proyectos académi-
cos que implican planeacion y
estructura de programas edu-
cativos, actualizaciones y dise-
flos curriculares.

158



Entrevistador: Bienvenida Irma a esta entrevista para platicar so-
bre educacion.

Irma: Gracias por invitarme a estos dialogos y gracias por esa pre-
sentacion, tal vez un poco excesiva, pero gracias.

Entrevistador: La critica es un concepto que normalmente en edu-
cacion nos evoca profundidad en los estudios, incluso es un ideal
formativo, es decir, formar estudiantes criticos. Hoy vamos a discutir
un poco de este tema Irma, pero quisiera empezar con tu formacion
académica, jcomo fue tu proceso formativo profesional?

Irma: Bueno, yo sabia que queria estudiar filosofia, no sabia muy
bien que era la filosofia, como creo casi todos los que entramos muy
jovenes a la licenciatura, pero tenia cierta idea, porque me gustaba
leer a los griegos, los dialogos de Platdén sobre todo y decia que
eso era lo mio. Tengo que decir que primero presenté examen para
psicologia y quedé en la facultad de psicologia, ahora agradezco
mucho no haber continuado esos estudios en psicologia, creo que
a mi me funcioné mas continuar por la filosofia, pero siempre esta
la idea del de qué va a vivir uno si estudia filosofia y esas criticas
que vienen en el entorno familiar. Hubo una situaciéon fuerte en mi
familia, mi mama falleci6 y eso gener6 una ruptura familiar comple-
tamente y, por esa situacién, hubo una gran necesidad econdémicay
yo no tenia de pronto posibilidad de estudiar en ningun lado. Yo sa-
bia que en los seminarios impartian formacién en filosofia y teologia
y fui a solicitar permiso para entrar al seminario mayor de la ciudad;
y bueno, tuve la fortuna, el privilegio, de que me permitieran estudiar
ahi junto con los seminaristas. Yo no soy, tu lo sabes, particular-
mente religiosa ni creyente de alguna fe, pero agradezco mucho al
seminario, a la iglesia catélica porque estuve tres afos en toda la
formacion de licenciatura en filosofia junto con los seminaristas y
ademas, como dije, estaba pasando por una situacién econémica
fuerte muy grave. También me ayudaron ahi porque me daban de
comer, utilizaba los libros de la biblioteca y bueno, para mi fue un
gusto enorme, un privilegio, y tuve la fortuna y estoy muy agradeci-
da con el seminario y con los sacerdotes que me dieron clase.

Después de que sali del seminario no eran estudios en esos enton-
ces oficializados por la SEP, y ya después estudié en una univer-

159



sidad también de corte religioso, pero tengo que decir, que los es-
tudios en el seminario aunque uno puede pensar que son un poco
mas cerrados y todo, de hecho no, era un ambiente muy critico, de
mucho estudio. Los seminaristas tienen la fortuna de estar ahi todo
el dia nada mas para estudiar, entonces en la mafiana, estoy dicien-
do la dinamica de este seminario especificamente, se dedicaban a
las clases, después la comida, ejercicio y en la tarde a la lectura.
Entonces, pues los chicos se encuentran en un ambiente ideal, digo
yo, estaban dedicados a estudiar, hicimos muchas lecturas, con una
visibn muy critica, creo que los mas criticos a la iglesia pues estan
dentro de la propia iglesia. Entonces pues fue interesante, la forma-
cion fue muy clasica, una revision al mundo helénico y después por
supuesto toda la historia medieval, haciendo mucho énfasis en la
filosofia de Tomas de Aquino y en toda esta filosofia fuerte para la
iglesia que ayudd a fundamentar mucho de su teologia.

Entrevistador: La pregunta que tenemos en este momento es, ;en
qué momento pasas de cordero a lebn, en el sentido que dejas de
seguir el texto, al momento en donde te posicionas frente a las si-
tuaciones con una postura, en un tono critico?

Irma: Pues, yo no creo que haya pasado a ledn, a leona, pero no
creo yo, que tenga esta vision tan critica como tu dices, ni siquiera
creo que tengo una critica realmente, quiero decir con no tener una
critica, pero si tengo intuiciones de que algo no funciona en la edu-
cacién en general, pero esa intuicion, creo que la tenemos todos los
que transitamos por la instituciébn educativa, principalmente como
estudiantes y no necesariamente hasta la universidad, posiblemen-
te desde la primaria. Hay una intuicién de que algo no estéa funcio-
nando como deberia de funcionar, no sé, yo recuerdo, por ejemplo;
que como todos los nifios era una persona muy curiosa, queria sa-
ber y pues la escuela no te daba esas herramientas para saber, al
contrario, la escuela es un espacio donde se disciplina uno, pero no
necesariamente hacia el conocimiento, sino en una organizacion
fisica, del espacio, de “estate quieto” porque estoy hablando. Ya
hace muchos afios que yo estudié, creo que ahora ya hay otro tipo
de escuelas primarias, pero cuando yo estudié habia una disciplina
muy rigurosa y, en un lugar donde se supone vas a aprender, se
te elimina esta vision de curiosidad y de querer aprender, por esas

160



razones uno intuye que algo no esta del todo bien, pero yo no podria
decir que eso es una critica. No tengo una estructura para decir:
-estoy criticando esto-, o algunos elementos de la educacion o, por
ejemplo, decir -esta es mi propuesta para mejorar- desde donde
podriamos decir que no esta bien. No estoy diciendo que todo lo
educativo esté mal, seguramente funciona y funciona muy bien para
algo, pues todos los que estamos aqui pasamos por la escuela, y sé
leer, escribir, las herramientas intelectuales que tengo pues segu-
ramente se formaron alrededor de la institucion educativa, pero hay
algo con lo que uno se queda pensando, ;qué no esta funcionando
en la educacion? ;qué si esta funcionando en la educacion? y por
qué no esta funcionando la educacién? Pero insisto, no es que ten-
ga una critica como tal, por lo cual celebro mucho estos dialogos
que estamos empezando, con el Dr. Rubén, con la Dra. Rebeca,
con los otros companeros, porque esto nos permite construir una
critica, ver precisamente qué es lo que no esta funcionando, es-
tablecer una estructura a partir de lo cual podemos generar una
critica y pensar juntos. Con esto quiero que retomemos esta idea de
dialogo, a veces cuando se graba algo y ya queda en una red, pa-
rece que ya es como labrado en la piedra, que ya estamos diciendo
y llegando aqui a grandes verdades, pero la verdad es que no es
asi, o sea, un dialogo es precisamente un proceso de construccion
de pensamiento, es un proceso en que estamos aqui platicando y
en los otros programas, con otros compafieros, pero también hay
un didlogo que tenemos fuera de aqui, con los demas compafie-
ros y vamos generando un pensamiento, vamos generando juntos
una forma de entender lo educativo y como tal, este didlogo que es
un proceso también, tiene la caracteristica de ser efimero, lo que
quiero decir con esto, es que gran parte de las cosas que estamos
aqui comentando, son cosas que pienso en un momento dado y
en un contexto determinado, pero que regularmente no voy a estar
pensando en unos meses, a medida que avancemos en los dialo-
gos y quisiera que pensaramos en este proceso, las palabras que
expresamos aqui tienen esta caracteristica efimera, que aunque es-
tén grabadas, mas bien estamos viendo el proceso de pensamiento
para establecer una critica del fenébmeno educativo.

Entrevistador: Irma, en distintos proyectos donde has trabajado
has sefialado ciertas ausencias, un gran niUmero de inconsistencias

161



e incoherencias y, en ese sentido, consideramos tienes una vision
critica o, como tu dices, con intuiciones que se fundamentan, expli-
citan y construyen. Te quiero preguntar ¢cual es la justificacion o fin
de establecer didlogos criticos en educacién?

Irma: Pues, cuando digo que intuyo que algo en la educacién no
esta bien, que ya hemos platicado en otras ocasiones, me refiero a
explorar, de entrada, qué no esta bien. La institucion educativa no
es algo que esté sola, es una instituciéon social y forma parte de un
todo, y lo que no esta bien, a mi juicio, es esta sociedad que tene-
mos ahora. Si pienso en México en la actualidad, qué es lo primero
que pensamos cuando vemos una radiografia del México actual?, a
mi lo primero que se me viene a la mente es la violencia. Tenemos
un México en el que diario hay entre 70 y 80 muertos, tenemos mas
muertos a diario que paises que estan en guerra o conflicto bélico,
0 sea, paises que estan en un estado de excepcidn de guerra, para
nosotros es parte de nuestra realidad, de nuestra normalidad, no es
un estado de excepcidn, nuestra normalidad es un estado con una
violencia terrible y una violencia que esta principalmente dirigida
a aquellos sectores de la poblacién que se perciben socialmente
mas vulnerables, personas racializadas, nifos, mujeres y ancia-
nos, claro. Es tanta la violencia que termina afectandonos a todos,
pero ya hablando en estadisticas, sabemos que esta violencia se
localiza en los sectores vulnerables, mas que en otros sectores.
Tenemos un pais violento. Tenemos un pais donde no se confia en
las instituciones publicas, no solamente en las instituciones educa-
tivas, sino en todas nuestras instituciones, en la iglesia, en aquellos
que tendrian que procurar la justicia, pues en general, hacia estas
instituciones siempre hay una mirada de recelo, una muy marcada
desconfianza. Tenemos un pais donde no hay una correcta o0 una
equilibrada distribucién de la riqueza y, ademas, ahora parece ser
que viene una crisis, ya nos han anunciado que estamos cerca de
una crisis terrible, como no ha habido en afos. Poco a poco nos
damos cuenta de la dificil situacién econémica, cuando se va al
sUper, al mandado, vemos que las cosas cuestan mas, pero parece
ser que ahora habra una escalada muy fuerte, en la subida de los
precios. Por otro lado, esta la situacion de desigualdad en la distri-
bucién de las riquezas, lo cual merma las expectativas de la gente,
sobre todo los jovenes, uno ve, entras a Twitter, Tic Tok y a todas

162



estas redes sociales, y logra uno observar el tipo de esperanza de
los jovenes, sus deseos, es decir, no se percibe mucha esperanza
en el sentido de tener una casa propia. De igual manera, tienen
poca esperanza de ahorrar para la vejez y tener un retiro digno, es
mas, no es algo que esté siquiera en el panorama de la juventud y
no tan jévenes, o sea, las personas de 40 afios 0 menos, no hay esa
vision de vida porque no lo perciben como algo que puedan llegar
a tener. Entonces, qué es lo que si se puede tener, pues un vivir dia
a dia, un disfrutar de las experiencias de manera rapida, cobrar y
gastar el dinero casi inmediatamente, porque ademas estamos en
una vision hipercapitalista de esta necesidad de adquisicion rapida,
del estrenar, de estar al dia con las compras, entonces tenemos
esta situacién econdmica, tenemos ademas un pais en el que no
hay espacio para la gente mayor, no hay espacio laboral, no hay
espacio socialmente, en tanto que un lugar donde se puedan reunir
los ancianos y no sean marginados; todo lo anterior es una gran
radiografia de lo que yo pienso que es nuestro México en la actua-
lidad. Y con esa radiografia no basta con una modificacion solo en
el sistema econdmico, o en el sistema politico, o en el sistema edu-
cativo, necesitamos que las instituciones en conjunto se fortalezcan
si es que queremos un cambio, ese cambio es posible a través de
las personas educadas. ¢La institucion educativa sirve para algo?,
pues obviamente que ha servido, y ha servido para mantener el
statu quo, ha servido para que esta sociedad siga como esta, y
funciona muy bien en ese sentido, pero cuando ya no nos gusta
ese tipo de sociedad que hemos conformado pues, tenemos que
empezar a pensar qué es lo que tenemos que cambiar. Como decia,
la institucién educativa no esta desvinculada de los otros sectores
sociales, se integra en esos sectores y ayuda con estos sectores a
una transformacioén social. Ayer revisando algo para el dia de hoy,
estaba revisando a este filésofo Theodor Adorno, tiene un pequefio
texto, que de hecho fue un programa de radio, una entrevista que
se llama “La educacion después de Auschwitz” y claro, esta dirigido
especificamente para la Alemania de postguerra para re-pensar la
educacién en pais que bajo el gobierno Nazi llegé a la barbarie. El
lo que dice es que hay que educar para que la barbarie no se repita,
y senti de pronto, que esas palabras que fueron realizadas en otro
contexto cabian muy bien en el contexto actual de la sociedad mexi-
cana, de pronto lo que necesitamos es una educacion para detener

163



la barbarie, para detener la terrible violencia que hay alla afuera,
para detener este hipercapitalismo, para detener las injusticias so-
ciales, para detener esta mala distribucion de la riqueza. A mi juicio,
desde ahi, podemos pensar esta critica a la educacién, pensar que
la educacion tiene que servir no para generar relaciones alienadas,
y alienantes como ha servido hasta ahorita, sino generar relaciones
de libertad, en pro de la autonomia de los individuos.

Entrevistador: bajo esta serie de ideas que comentas, la educa-
cion tiene la posibilidad de cambiar la realidad social. En este senti-
do, ¢la critica tiene una funcién social?

Irma: Pues si, hay que ver que obviamente ningln estado va a ge-
nerar una educacioén revolucionaria, o sea, ningun estado se va a
atacar asi mismo, sin embargo, la situacion social en México amerita
soluciones drasticas creo yo, no solamente en lo educativo, hay que
pensar un tipo de educacion revolucionaria en beneficio de seguir
manteniendo una nacién, sino nos vamos a destruir a nosotros mis-
mos, 0 sea, hay que lograr un equilibrio entre mantener aquello que
consideramos valioso y cambiar aquellas cosas que hay que trans-
formar en la sociedad, pero para eso no podemos seguir teniendo
el tipo de educacién que tenemos hasta ahora, por ejemplo; hay
una modificacion en toda la curricula basica, estamos hablando de
la Nueva Escuela Mexicana. Siempre la organizacion de lo que se
da en clase, de los cambios curriculares, de los cambios didacticos
son unidireccionales, o sea, ni el estudiante ni los padres de familia,
ni nadie elige. Yo, por ejemplo; como docente yo no elijo que es lo
que tengo que dar, a mi me dan una serie de contenidos y como los
tengo que dar, mi participacion como docente, la participacion de
los padres de familia, la participacion de los propios estudiantes en
esta transformacién de la Nueva Escuela Mexicana es minima, ya
hay una directriz desde el estado y en este sentido, podemos decir,
ideol6gica, porque la educaciéon siempre es ideoldgica, que marca
un rumbo. Mas bien creo que hay que romper un poco esa unidirec-
cion y tratar de participar en los cambios educativos. Involucrarnos
en esos cambios educativos, para generar un cambio social.

Entrevistador: La siguiente pregunta se dirige a la agenda, es de-
cir, a los grandes temas, los tdpicos que unos dialogos criticos en

164



educacion deben considerar, en tu opinion, jcual es la agenda de
los dialogos criticos en educacion?

Irma: Pues no tengo una propuesta, pero insisto, tengo intuiciones
y creo que tenemos que pensar juntos, o sea, por eso el didlogo.
¢Cual es la finalidad de la educacién?, y tener clara esta finalidad,
pues al final de cuentas es construir una finalidad de la educacién,
en ese sentido, es posible ir ajustando todo lo demés. Lograr la
participacion de los distintos sectores sociales en los procesos edu-
cativos en la construccion de los planes de estudio, modelos educa-
tivos, modelos didacticos, entre muchos otros.

Ayer que estaba revisando un poco sobre estos temas, hasta me
estaba enojando, porque a veces percibo, pero con ese pesimismo
que a veces me cargo terrible, lo que pasa con la educacion rela-
cionado con la simulacibn como empresa. Considero que existen
muchos procesos educativos orientados a la simulacién a manera
de una empresa. La educacion asume su actividad bajo la idea de
construir bloques, como quien construye un carro y parece ser que
después de cubrir ciertos momentos sale ese bloque, pero, ade-
mas; un resultado de esta situacion en el estudiante que desde los
4 afos, cuando inicia su educacion formal hasta que termina su
doctorado, nos tenemos que preguntar cuantas horas ha pasado
sentado en un sal6n de clases.

Entrevistador: En este sentido ;qué resultados educativos debe-
mos esperar?

Irma: Un tipo de empleado que tampoco es el que pide el mundo
actual, sobre todo ahora después de la pandemia, pues muchos
nos cuestionamos ya el hecho de estar en una oficina cuando pare-
ce ser se trabaja y se produce mejor estando en otros lados, pero
en el fondo no creo que la educacién tenga que ser para servir al
capitalismo, a la produccion del otro, o sea, para hacer rico al otro,
a mi juicio eso no es lo que tendriamos que hacer, y pensando que
asi fuera se esta haciendo ya mal porque el estar sentado 8 horas
no esta capacitando para el empleado que requieren las empresas
actuales.

165



Entrevistador: En tu opinién, ;en qué consistiria la critica para los
dialogos criticos en educaciéon?

Irma: Creo que mas que esta visidn critica hacia los modelos, tene-
mos que mirar las practicas educativas, que quiero decir con esto,
lo que realmente ocurre, 0 sea, los procesos en el aula, como se
forma el estudiante, qué obtiene el estudiante a lo largo de su ca-
rrera, por ejemplo, analizar la practica educativa, obviamente intui-
mos que detras hay modelos educativos y teorias educativas pero,
a veces estas, como pasa en muchos casos, no llegan a la practica
educativa. Esto se observa cuando se empezaron a poner de moda
el uso de modelos educativos, que cada universidad tuviera su mo-
delo educativo, se hizo mucho énfasis en la formacion integral y, en-
tonces, cada modelo educativo visualizaba aquello que llamaba in-
tegralidad, y esto quiere decir que el ser humano es un ser complejo
y que en esa complejidad tiene distintas dimensiones y entonces
esas dimensiones son las que se van a formar, todas y cada una de
ellas a lo largo de un proceso educativo, entonces cada universidad
que construyd su modelo, caracterizd esas dimensiones; dimension
intelectual, dimensién psicologica, dimension biologica, dimension
ética, cada uno le caracteriz6, pues esas dimensiones y después
en los procesos educativos ya en la practica educativa se suponia
que se iba a formar a ese ser integral; bueno eso nunca ha pasado
realmente, ha habido siempre esta idea y esta parte ética, esta par-
te biolégica ¢realmente se forma en el aula? ;realmente se forma
cuando yo estoy teniendo historia de la filosofia?, o estoy tomando
algun otro curso, pues més bien lo que nos enfrentamos es una
serie de problemas, limitantes en lo que pasa en el aula, y que tal
vez toda esta otra parte no se alcanza a formar o no con la misma
intencion que esta parte intelectual o lo que llaman intelectual, sin
embargo, esté en los modelos.

Si revisamos internet, entramos a las paginas de las universidades
para observar sus modelos educativos nos vamos a encontrar que
todos hablan de integralidad, y presentan dimensiones del ser hu-
mano que van a formar pero eso, realmente no se traduce en una
practica educativa, entonces creo, que mas que hacer esta critica a
ese ideal, porque el modelo al final de cuentas es un ideal, hay que
hacer la critica a lo que realmente esta pasando, lo que realmente

166



estamos formando, donde destacaria la incoherencia entre el mo-
delo y la realidad educativa, porque no nos interesa tanto lo que
esta escrito, lo que nos interesa es lo que se produce en la practica
educativa. Yo pondria “el 0jo” en esa relacion.

Desde cdmo se construye un curriculum por ejemplo, si bien hay
teorias curriculares y modelos de disefio curricular pero, en la prac-
tica real sobre como se construye un curriculum, hay elementos de
poder dentro de los grupos, en la catedra de profesores, que tiene
mayor peso que la teoria curricular, entonces seria mas interesante
ver cuéles son esos elementos que realmente influyen en la cons-
truccién del curriculum.

Entrevistador: ;La educacion oficial y formal nos prepara para vivir
en una sociedad democratica en México?

Irma: Como decia, si no hay esta formacion a la autonomia, y la
autonomia implica principalmente poder reflexionar tu actuar, por lo
cual celebro mucho que estemos ahora en estos diadlogos porque
desde hace tiempo veniamos platicando sobre hacer esta reflexion
ética del profesor que implica también este apoderarse de tu pro-
pia practica, de tu propio actuar con el estudiante, el hecho de que
pasen como “zombies” por un proceso educativo es terrible, ;fun-
ciona para algo?, para lograr transformar la sociedad, construir una
sociedad democratica, una sociedad sin violencia o, al menos, con
menos violencia, una sociedad con mayor justicia, con mayor igual-
dad, es necesario que estos individuos sean autbnomos.

Entrevistador: ;Consideras algunas perspectivas te6ricas como
necesarias para orientar hacia una educacién que privilegie la au-
tonomia?

Irma: Sin duda si, es algo que tendremos que ir revisando en es-
tos dialogos. Hay algo en pedagogia que casi todos los libros de
historia de la pedagogia llaman “Pedagogia critica”, que mas bien
son autores de linea principalmente estructuralista, no necesaria-
mente pedagogos como Foucault, como Althusser, como Bourdieu,
que tienen una mirada hacia una critica social y hacia las institucio-
nes sociales, donde nos hacen ver precisamente que la institucion

167



educativa lo que hace es ser un reflejo del Estado de poder y, por
otro lado, ayuda a que se siga manteniendo ese poder, esa es la
principal critica en esta vision que llaman Pedagogia Critica. Creo
que podriamos tomar a ciertos autores de la escuela critica, de la
Escuela de Frankfurt, ayer que estuve leyendo un poco a T. Adorno,
considero que debemos tomarlo a Horkheimer, revisar por supues-
to, ellos hacen una critica muy particular, muy especial que tiene en
cuenta la vision freudiana y también la visidbn marxista para desde
ahi, pues, establecer un poco una critica, una dialéctica materialista
podemos decir, entonces creo que tenemos que remitirnos a esos
autores revisarlos, dialogar con ellos, ver que si podemos traer para
nuestra critica, que si nos sirve para lo que queremos transformar.

Entrevistador: en ese sentido Irma, uno de tus temas de interés
a lo largo de tu vida académica ha sido la religién y en tu trabajo
de investigacion doctoral, trabajas o has trabajado a Foucault entre
otros, pero en esa linea que ya mencionas el poder, ;cdmo concebir
al docente en la escuela mexicana?

Irma: Bueno, primero no estoy segura si todavia el profesor o la
institucion educativa sigue teniendo esta aura de pureza. Yo creo
que mas bien, eso es como de hace unos afos, cuando Cantinflas
hacia sus peliculas del profesor, pero no estoy muy segura si toda-
via el profesor sigue teniendo ese espacio social que le asignaba
esa aura que me comentas, tal vez, en ciertos lugares si, y donde
todavia la figura el profesor es una figura de autoridad pero, creo
que en general, ya no existe esa imagen, pero si la educacion es el
futuro de un pais en el sentido de que construye aquellos nuevos
ciudadanos, y me refiero de la educacion en general, no solamente
la educacion formal, los procesos educativos son procesos civiliza-
torios y construyen al nuevo ciudadano, por lo tanto, si es el futuro
de un pais, la pregunta es ;qué futuro quiere uno? Es atrevernos a
pensar, la educacion como procesos disruptivos, como procesos
revolucionarios para cambiar aquello que no nos gusta a nivel so-
cial y transformar al pais en una versién que, si nos agrade, donde
podamaos vivir y convivir.

Entrevistador: ;Qué papel tiene la ideologia en la educaciéon?

168



Irma: Siempre en los procesos educativos, va a ver una ideologia
de fondo, o sea, cuando yo digo hay que mirar el pais que quere-
mos, ya desde una mirada, considero que hay una mejor version
de México que la que tenemos, pero por supuesto es desde una
mirada muy especifica. Todo proceso educativo tiene atras una vi-
sion ideoldgica y no hay que ser ingenuos en eso, mas bien hay que
dialogar con esa ideologia para entender si es lo que queremos.
Mas bien, yo comenté que para mi lo ideal seria una visibn que nos
libere de esta hiperviolencia, que nos libre de este hipercapitalis-
mo, que a mi juicio van de la mano, pero eso ya tiene una mirada,
ya no voy a decir que es una mirada enteramente marxista o roja,
tampoco es por ahi, pero si considero que gran parte de la violencia
social que tenemos, tiene que ver con esta vision hipercapitalista y
para mi un ideal seria romper con esa vision hipercapitalista, pero
obviamente ahi va una idea de fondo. La situacién con los dialogos
es ponernos de acuerdo, pensar, criticar nuestra sociedad y juntos
decidir hacia dénde queremos ir, pero tener claridad sobre cuél es
nuestra vision de sociedad. A diferencia de lo que ocurre ahora con
esta transformacién de la Nueva Escuela Mexicana, porque no veo
teorias educativas, lo que percibo son ideologias educativas, ade-
mas sin claridad de por qué esa vision y no otra, o quién lo decidio.

Entrevistador: ;Como percibes las transformaciones del sistema
educativo en la denominada sociedad red?

Irma: Pues, mas bien tenemos que pensar jpor qué?, o sea, cuan-
do me dices hay que dar una clase donde los primeros tres minutos
son clave, pues seguramente yo no me he apegado a nada de eso
en todos mis afios de docencia, responder al mercado es algo que
creo yo no necesariamente tiene que estar en los procesos educati-
VoS Yy, pues ve la pregunta ¢ para qué es la educacion?, tenemos que
establecer la critica ¢para qué educar?, o sea, si queremos educar
para continuar y perpetuar este sistema hipercapitalista pues, en-
tonces tengo que darles clases, microclases, donde tantos minu-
tos tal vez sea mucho tiempo, y en lugar de tener una plataforma
educativa, mas bien tenemos un canal de tik tok, hacemos un baile
mientras le estoy hablando de Platén o que se yo, pero creo que no
es esa la idea, o sea, tenemos que salirnos de la vision de consu-
mo, tenemos que salirnos, vuelvo a la idea, para qué la actividad

169



de educar. Lo primero que tenemos que preguntarnos es ¢jpara qué
son los procesos educativos?, jpara qué tendria que ser la educa-
cion? y, cuando tomamos estas formas desde una visién de consu-
mo, desde una visidn de mercado, estamos dando al estudiante esa
ideologia. Por estas razones tenemos que criticar la practica edu-
cativa, no estoy diciendo que la educacién no considere el criterio
de ser eficaz, pero tenemos que encontrar los medios para alcanzar
la finalidad buscada y planteada desde el principio. Para lo cual es
requisito pensar en conjunto.

Entrevistador: ;Consideras pertinente hablar de una metodologia
para realizar la critica en educacion?

Irma: Pues mi primera idea es que hay que dejar libre, pero tene-
mos entonces el problema de que estos diadlogos sean completa-
mente caobticos, y en pos de darle orden al caos, tendremos que
establecer una ruta, una visién desde donde. Pero si tengo terribles
problemas con lo que el método en general a causado a la educa-
cibn, mas bien creo que tendriamos que criticar los métodos, qué
quiero decir con eso, hay una fe absoluta en la metodologia que me
causa, a veces, mucha extrafieza, en lo educativo hay metodologia
para todo, metodologia para disefio curricular, metodologia didacti-
ca, metodologia para evaluar; estamos llenos de metodologias, de
pasos estrictos a seguir y no puedes equivocarte en un paso pero,
aparte, si sigues todo bien no hay garantia. Por lo tanto, lo que tene-
mos que hacer es criticar de donde salen estas metodologias, para
qué sirven, en qué nos ayudan. Mucho dafio creo ya ha causado
la metodologia, por ejemplo en estos proyectos de tesis, estas me-
todologias de investigacion, mas bien tenemos que ser criticos al
método y creo que esta visidn critica a lo que nos tiene que llevar
es a pensar mas atras de los métodos, antes de los métodos, pero
estableciendo limites en nuestro pensamiento, no pasos sino limi-
tes, desde dénde vamos a pensar, qué vamos a pensar, vamos a
analizar de forma estructural el problema, lo vamos a analizar desde
su finalidad, hay que tener orden, pero no necesariamente métodos,
estaria yo en contra de ese método, mas bien creo que con ese
orden criticar las metodologias que estan a lo largo de todos los
procesos educativos.

170



Entrevistador: Tu propuesta sobre la critica a la metodologia es
interesante y provocadora Irma, sobre todo si consideramos que
somos herederos del método cartesiano.

Irma: A ver, pero el método cartesiano son 4 pasos que no le po-
demos llamar método, en el sistema que ahora se llama el método,
el método cartesiano que es analiza, separa, sintetiza, si lo que
hace uno en los procesos de pensamiento, pero no en el sentido
de método que ahorita tienen los métodos, paso uno haz esto, paso
dos haces esto con estos instrumentos, paso tres haces esto. Si
hablamos de un método cartesiano pues ahi si, pero en ese sentido
de elementos minimos que hay que tomar en cuenta en la reflexion,
pero no, en el sentido de una seguidilla de momentos jerarquizados
en: uno, dos, tres, cuatro.

Entrevistador: ;Qué relacién observas entre método y conoci-
miento en el proceso educativo?

Irma: En investigacion esa relacion se manifiesta como pasos a
seguir que supuestamente te llevan a generar conocimiento pero no
es asi, lo que genera conocimiento es el método entendido como
guia del pensamiento que te marca limites en sus etapas que a su
vez se complementan para construir conocimiento “posiblemente”;
pero eso mismo esta pasando a nivel por ejemplo de la didactica,
hay disefios instruccionales y entonces en los primeros cinco minu-
tos tienes que hacer una presentacion de tu clase, después en los
siguientes cinco minutos tienes que retomar elementos de la clase
pasada, después regresas y haces un ejercicio y le dan a los profe-
sores cuando hacen su planeacién de clase o disefo instruccional
una serie de pasos, de puntos, elementos que uno dice aqui, para
empezar toda esa fantasia de la libertad de catedra se pierde, pero
realmente sirve plantearnos si esas metodologias tanto a nivel de
didactica y nivel de disefio curricular funcionan o no funcionan, ya
ni se diga a nivel de investigacion en este sentido de desarrollo de
las tesis.

Entrevistador: Comentabas que la educaciéon no es un proceso
industrial.

171



Irma: Asi es, no somos autos, el ser humano no es un carro, no es
algo que pueda yo meter en un proceso de ensamblaje y que cubra
determinados pasos y que al final salga un carro, es decir, salga
un individuo autbnomo, eso no funciona asi, no sé cémo funciona,
pero asi no.

Estoy a favor de establecer parametros de reflexion, desde donde
podemos interrogarnos cosas; parametros de reflexion desde don-
de se puede hacer una investigacion, una tesis; parametros de re-
flexion desde donde podemos construir juntos un disefio curricular;
parametros de reflexion desde donde construimos una vision didac-
tica, mas que pasos, mas que recetas.

Entrevistador: ;Por qué hacer didlogos criticos en educacién?

Irma: Porque no estamos contentos con lo que tenemos ahorita,
porque nos damos cuenta que la sociedad, el México que hemos
construido, por un lado con las instituciones educativas junto con
otras instituciones, porque dije no esta sola, no es el mejor México
posible, de hecho es uno bastante “peorcito” y, tal vez si transfor-
mamos en conjunto lo educativo, si analizamos criticamente en qué
estamos fallando en nuestros procesos educativos, podemos con el
tiempo, transformar nuestra sociedad en una sociedad con menos
violencia, una sociedad donde no haya grupos vulnerables, una
sociedad donde los ancianos tengan un espacio productivo, tengan
un espacio de ser, tengan un espacio para vivir. Una sociedad con
menos desigualdades econ6micas, en definitiva, una sociedad dis-
tinta a la que tenemos.

Entrevistador: ;Cudl es la agenda para los dialogos criticos en
educaciéon?

Irma: A parte de incluir a la filosofia, pues obviamente a las personas
que se dedican a lo educativo, pedagogos, aquellos que estudiaron
ciencias de la educacion, lo cual me parece una mejor manera de
llamarle. Dialogar con abogados, incluso gente de administracion,
porque la educacion se juega mucho en procesos administrativos y
cada vez son mas importantes los procesos administrativos dentro
de lo educativo, entonces también tenemos que ver una correcta

172



administracion pues este seria un dialogo abierto, creo yo. Invitar
a muchas disciplinas, mas bien la pregunta seria ¢a quién no invi-
tamos, no? a padres de familia hay que invitar, a estudiantes, entre
muchos mas.

Entrevistador: Muy bien Irma, te quiero agradecer por este dialo-

go, por esta entrevista sobre Educacion. Te admiramos y aprecia-
mos todo tu trabajo.

173



